
１．Why Meditate?と問われて

　今回、「なぜ瞑想をするのか」というテーマ
をいただいて、私の中にはちょっと不思議な感
じが湧いて参りました。私にとってこの問いは、

「なぜ食べるのですか」とか、「なぜ眠るのです
か」とか、「なぜ呼吸をしているのですか」な
どと同じよう類いの問いであるように思われま
した。つまり、あまりにも自明で、わざわざ言
語化することが奇妙であり、同時にやっかいな
感じがしたのです。たとえば、「なぜ呼吸をし
ているのですか」と問われたら、だれでも一瞬
戸惑うと思います。「気がついたら呼吸をして
いるだけです」というのが率直な回答ですが、
少し頭で考えて理屈をつければ、「しなかった
ら苦しくてしかたないから呼吸をしています」
ということになります。同じように、「なぜ瞑
想をするのか」と問われたら、「気がついたら
瞑想をしていました」というのが私にとって
もっとも素直で違和感のない回答になります。
　しかし、少し頭を使って理屈をつければ、

「生きることの苦しみから逃れるために瞑想を
しています」ということになります。しかし、
このような理屈をつけてしまうと、間違いでは
ないものの、なにか言い尽くせていないもやも

やした感じが次々と湧いてきてしまうのです。
瞑想をすることの意味というのは、実に微妙で
複雑で、深遠なものを含んでいるからです。
　考えてみると、ずっと呼吸をしない人はいま
せんが、ずっと瞑想をしない人はたくさんいます。
実際には、瞑想をする少数派の人と、瞑想をし
ない大多数の人が存在しているわけですが、こ
れらの人々の間ではなにが違うのか、というこ
とも考えてみる価値があるかもしれません。私
は少数派の瞑想をする人なのですが、なぜ私が
瞑想をしてきたのかを振り返りながら、瞑想す
る意味や利益について考えてみたいと思います。

２．理由があって行う瞑想は本当の
瞑想なのか？

　そもそも私は、なぜ瞑想をするのかというこ
とに対する明確な答えがないままに、なぜか瞑
想をずっと続けてきました。続けたといっても、
毎日同じ時間に同じ瞑想をするような、カチッ
としたものではありません。ある時には徹底し
て一日に十時間以上瞑想する修行の日々を送っ
たこともありますし、ある時にはさぼっていま
すし、瞑想の種類もかなりいろいろなやり方を
実践してきました。
　奇妙なことに、瞑想にしっかり没入できると、

「なぜ瞑想をするのか」という問い自体がすべ
て消え失せてしまいます。「なぜ瞑想するのか」
などという問題は、瞑想ができたら考える必要

なぜ瞑想をするのか：私が瞑想で得た豊かな利益

石川　勇一　相模女子大学人間社会学部人間心理学科＊
　
Why Meditate?: What I’ve Gained from Meditating

ISHIKAWA Yuichi

特 集 Why Meditate? トランスパーソナル心理学と瞑想
トランスパーソナル心理学 / 精神医学
Vol.23, No.1, Mar, 2024, p.14-p.27

＊ y-ishikawa@isc.sagami-wu.ac.jp
相模女子大学人間社会学部人間心理学科
〒 252-0307 神奈川県相模原市南区文京 2-1-1

14



がなくなります。そうなることが、瞑想のひと
つの成就の指標かもしれません。ですので、な
ぜ瞑想するのかという問いに答えることが必須
の課題とも思えないところがあります。
　それにしても、飽き性の私がふらふらしなが
らもおよそ三十年間にわたっていろいろな瞑想
を継続してきたという事実は、我ながらとても
驚くべき、不思議なことです。それほどに瞑想
になんらかの意味を感じているに違いありませ
ん。この問いへの答えを言語化しようと試みる
ことによって、瞑想の微妙で複雑で深遠な意味
も明らかになるかもしれません。「なぜ瞑想を
するのか」ということをあまり考えずに瞑想を
続けてきた結果として、こんなよいことがあっ
たので、瞑想をするときっといいことがありま
すよ、ということなら言えるかもしれません。
瞑想をすることによって、生きるとは何か、死
ぬとは何か、苦しみをなくす方法とは何か、こ
よなき幸せとは何か、という本質的な問いが、
言語的な思考の迷路に入らずに、知らないうち
に自然と解消されていくように思われます。

３．このような理由では瞑想はしない
ということ

　私自身は、病気を治すためとか、健康のため
とか、願望実現のためとか、創造性開発のため
とか、神通力（超能力）を身につけるとか、そ
のような理由で瞑想をしたことはありません。
多くの学術論文にさまざまな瞑想の効果がエビ
デンスとして提示されているから瞑想をしよう
と思ったことも一度もありません。学術的な研
究のためとか、臨床のためとか、教育のために
瞑想をしているのでもありません。そのような
理由で瞑想をしてしまうと、瞑想が瞑想でなく
なってしまうような気がするのです。このよう
な目的を達成しようという欲や執着から離れる
こと自体が本当の瞑想の目的ではないかという

思いがどこかにあるのです。もろもろの執着が
心の苦しみをもたらしているのに、執着を動機
として行う瞑想は、はじめから間違えた瞑想で
はないかという気がしてならないのです。さら
にいえば、このような言語的な思考では到達で
きない安らぎが、瞑想という行為のなかにのみ
あるような気がするのです。

４．待機説法として答えること

　「なぜ瞑想をするのか」という問いに答えよう
とするならば、問いを発する人がなぜこのような
問いを発しているのかということをきちんと理解
した上で答えなければいけません。問いを発す
る人の動機、理解力、経験に応じて、回答は大
きく変わってくるからです。お釈迦様は無数の
人々や生命から質問を受けて、ひとつひとつに
対して明解な回答をされてきました。夥しい量の
ブッダの回答が、パーリ聖典には記述されてい
ます。しかし、お釈迦様は同じ問いに対してい
つも同じ回答をしたのではなく、同じ問いかけで
あっても、相手によって異なる答えをされました。
もしもお釈迦様が「なぜ瞑想をするのか」と質
問をされても、瞑想をやったことがない人や、
瞑想には価値がないと思ってる人に答えるのか、
あるいはかなり瞑想しているけれども、瞑想修
行はどこに行く道なんだろうかと考えている人
に対する回答は、かなり違ってくるだろうと思
います。いうまでもなく、後者の方が深い問い
になるわけです。
　今日では、瞑想に関する学術研究が進み、生
理学的効果や心理学的効果のエビデンスが数多
く出そろってきましたが、それらをいくら並べ
てみても、瞑想のエッセンスにはまだまだ達し
ていないように思われます。今回は、特定の人
物から発せられた問いというよりは、学術大会
のメインテーマとして、一般的な問いとして

「なぜ瞑想をするのか」と問われたわけですか

なぜ瞑想をするのか：私が瞑想で得た豊かな利益（石川）

15



ら、私のさまざまな瞑想の経験に基づいて、い
くつかの視点からなぜ瞑想をしたのか、瞑想を
した結果どのような体験があり、どのような利
益があったのか、ばらばらとお話しさせていた
だきたいと思います。私の瞑想体験が、瞑想を
することに関心を持つきっかけになったり、瞑
想に取り組んでいる方に新たな理解やヒントを
与えることになれば幸いです。

５．瞑想との出会い

　そもそも私が瞑想と出会ったのは 90 年代半
ばで、まだ学生だった頃です。はじめて出会っ
た瞑想は、あるヒンドゥー教のグルの指導によ
るものでした。当時はオウム真理教事件で喧し
い時代でしたので、瞑想をしていることは親し
い数人の人以外にはいわずに、こっそりとア
シュラムに通ったり、自宅でひっそりと瞑想を
していました。幸いなことに、その団体にはカ
ルト性はまったくなく、献金や人集めの圧力を
受けたことは一度もなく、皆親切で、熱心に瞑
想に励んでいる人たちの集まりでした。ここで
私が教わった瞑想は、背筋を伸ばして座り、手
のひらの感覚に集中するというとてもシンプル
なものでした。多国籍の方々が集っていました
が、みなとても真剣に瞑想をしていて、ピリッ
と引き締まりつつも安らかな静寂が漂う場でし
た。神々を讃えるバジャンと呼ばれる歌を歌っ
たり、マントラを唱えたりもするのですが、そ
れもなぜか心に沁み込んできました。私は不思
議と懐かしいようななんとも形容しがたい心地
よさを感じていました。
　アシュラムに泊まらせていただいたときには、
不思議な体験が起きることがありました。瞑想
の深い静寂や安らぎを体験した夜に、リアルで
強烈な恐ろしい夢をみたり、仏教でいう他心通
のような体験もありました。ひとつ具体的に言
いますと、リーダーの方が英語でいつもお話し

してくれていましたが、私はあまり英語がわか
らないのでほとんど理解できていませんでした。
ところが、瞑想の説明をしたときに、意識を集
中したら、その内容だけがはっきりと意味が理
解できてしまいました。さらに心の中で質問を
すると、リーダーはうなずいてそれに回答して
くれたのです。私はテレパシー的に会話が成り
立ったような気がして驚いたのを覚えています。
　その他にも、日常生活でシンクロニシティが
頻発する時期もありました。このように、瞑想
の体験と、それに付随するさまざまな不思議な
体験や他では味わえない安らぎや心地よさがあ
り、一般社会の常識では知られていない世界が
あることを知ったのです。

６．瞑想体験以上に意味のあることは
ないと感じる

　そのなかでも私が理屈抜きに感じたことは、
「瞑想はとてつもなく決定的に重要なことだ」
ということです。当時は、何をやっても意味が
ないような実存的空虚感に苛まれていました。
大学も、進学も、学位も、資格も、就職も、金
儲けも、出世も、結婚も、どれもこれもたいし
た意味がない、かりそめの形式的な意味しかな
いと感じていました。しかし、瞑想の体験だけ
はこれらの世俗的な事柄とは比較できるもので
はなく、ある種の次元の異なる体験であり、否
定できない確固たる意味があると感じたのです。
瞑想体験にただならぬ意味があることに対して、
一人で勝手に納得し、それについては微塵も疑
いが生じなかったのです。
　虚無感にとらわれていた私には、この感覚は
驚きでした。なぜ瞑想には決定的な意味がある
と思うのかと問われても、当時は自分の中で言
語化できませんでした。学説や、社会的な常識
や通念は、疑おうと思えば幾らでも疑えるので
すが、瞑想に決定的な意味があるということだ

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

16



けは疑い得ないという感じがしたのです。この
ことをなんとか知的に理解してみたいという気
持ちになり、いろいろな文献などを調べるよう
になりました。既存の心理学にはすでに瞑想の
研究がたくさんありましたが、私にとってあま
り面白い説明には出会えませんでした。
　しかし、いろいろ探していった中で、瞑想の
本質に接近しているように思われたのがトラン
スパーソナル心理学でした。特にケン・ウィル
バーの著作に触れたときは、新たな世界観が眼
前に広がった気がしたのです。そのころ丁度、
スピリチュアリティを研究する日本トランス
パーソナル学会が設立され、1996 年 5 月に伊
豆半島の先端の弓ヶ浜で第一回大会が開かれた
ので、お忍びで参加しました。瞑想の本質を学
問的にアプローチできる公の場ができたことに
感銘を受けました。その後、1998 年にこの学
会（日本トランスパーソナル心理学/精神医学
会）が誕生し、こちらでいろいろなご縁ができ
て、この領域で研究をしながら、今日まで学会
の活動に携わらせていただくことになりました。
　このように、私は学生時代にヒンドゥー系の
瞑想を体験し、その体験がなぜだかわからない
けれどもとてつもなく重要であると確信し、そ
の説明原理を求めてスピリチュアリティやトラ
ンスパーソナル心理学にも関心を持つようにな
り、その後の人生を大きく変えていったのです。
私のような人は少数派ですが、その後の人生で
さまざまな瞑想を行うなかで、しばしば同様の
人と出会う機会がありました。つまり、瞑想の
体験が人生を変えるということは、私だけに起
こったことではないことがわかってきました。

７．ヒンドゥー系リトリートで強烈な
幸福感、充足感、神秘的体験

　これとは別の系統の、ある日本人の瞑想教師
からも瞑想を教わりました。これもヒンドゥー

系なのですが、プージャという儀式を行い、マ
ントラ（真言）やヤントラ（神聖幾何学図形）
を授かり、それを使って瞑想をするというやり
方でした。この先生のリトリート（瞑想集中合
宿）が富士山の麓の山中湖村でよく行われてい
て、私はそれに何度も参加しました。このリト
リートは、徹夜で瞑想するとか、結構激しいも
のでした。はじめの頃は徹夜で瞑想しようと
思っても、気づいたら眠っていることが多かっ
たのですが、繰り返しやっているうちに、非常
に深い瞑想状態に入る頻度が増えてきました。
　その時の体験は言語化が難しいのですが、印
象的な体験もありました。たとえば、夜中に
真っ暗の部屋で目を閉じて瞑想しているときに、
突然フラッシュを目の前で焚かれたかのように
明るくなり、仰天して身体がのけぞってすっ飛
んでしまうことがありました。ここまで極端で
はなくても、視界にさまざまな形態・明度の光
が現れ、時にはまぶしいくらいになることはた
びたび生じました。
　あるいは、瞑想中に突然キンモクセイの花の
ような甘い芳香を強烈に感じることがありました。
はじめは部屋に実際に香りが流れてきたのだと
思い、後に何の香りなのかを質問したのですが、
皆で同じ部屋で瞑想しているにも関わらず、そ
の香りを嗅いでいたのは私だけでした。医学的
にいえば幻臭ということになるのだと思いますが、
瞑想の先生はデーヴァ（神）が訪れたときに芳香
に包まれることがあると説明してくださいました。
　あるいは、瞑想中に強烈な幸福感に包まれて、
感謝の思いが溢れ出てきて、涙を止めることが
できなくなってしまうこともありました。その
時は、自分はこの体験するために生まれてきた
んじゃないかとさえ思ったのです。

８．神聖幾何学図形のビジョン

　この頃私は、心理療法家として臨床活動をし

なぜ瞑想をするのか：私が瞑想で得た豊かな利益（石川）

17



ていましたが、そのなかで催眠療法も少し手が
けていました。当時、前世療法が流行っていた
ので、自分も試しにやってみようと思ったので
す。自分で催眠療法を他者に実践する前に、自
分がまず受けてみたのですが、その時に印象的
だった体験の一つが、神聖に感じられる幾何学
図形が現れたことです。催眠状態に入ったとき、
私は狭く暗い洞窟の中にいて、洞窟の中央に肌
色に光っている大きなテーブルがあり、その天
板に美しい幾何学図形が刻まれていたのです。
私は息をのむようにしてその幾何学模様を見つ
め、手でそっと触れると、あっという間にテー
ブルの中に身体ごと引き込まれ、別の世界に移
動したのです。このような催眠状態でのヴィ
ジョンは、単なるイマジネーションの産物と解
釈されるかもしれませんが、私にはとってはあ
る種のヌミノース的な強烈な体験として心に刻
まれました。
　その後も、ヒーリングを実践しているときや、
瞑想に入ったときに、時折、美しく輝く神聖幾
何学図形が現れることがあります。その意味は
いろいろな解釈があるのですが、意識がなんら
かのシフトをするときのゲートのようにも感じ
ています。門をくぐって境内に入るように、鳥
居をくぐって神社に入るように、幾何学図形が
別の領域に入る合図のような意味を持っている
ようにも思われるのです。かつてヤントラを用
いた瞑想をしていた影響があるのかもしれませ
んが、現れる図形はそこで使っていたヤントラ
とは異なっていました。催眠下での体験は、イ
マジネーションによるものも多くありますが、
自分の内面から生じる想像を超えているように
思える体験が現れることもあります。それが別
の人生の体験だった場合は、前世の記憶にアク
セスしている可能性も否定できません。もちろ
ん、安易に前世であると決めつけることもでき
ませんが、しばしば催眠下で現れる人生の物語
は、現在の人生のテーマとよく似ていることが

多いため、それが前世であるか否かにかかわら
ず、適切な援助を行うことができれば、心理療
法的に有効なイメージとして扱うことは可能で
しょう。この辺りの詳しいことは、本学会の学
会誌の拙論「前世療法の臨床心理学的検証」で
考察されていますので、ご関心のある方はご参
照下さい（石川、2004）。
　また、インドの聖者のダルシャンという儀式
にも何度か参加しました。アンマと呼ばれてい
るこの聖者（マーター・アムリターナンダマ
イー）から、ビージャマントラを個別に伝授し
ていただき、マントラをひたすら繰り返すジャ
パという修行も試みました。アンマの近くに
座っていると、多くの人で混み合っているにも
かかわらず、不思議な静寂の場が開かれていて、
とても瞑想がしやすいことも感じました。
　ちょうどその頃、瞑想の先生から、「石川さ
んは瞑想を教えられるよ」と言ってくださった
ので、2008 年から瞑想会を開くようになりま
した。その頃、私はマントラやヤントラを用い
なくても十分に瞑想ができるようになっていた
ので、このような技法を使わないベーシックで
シンプルな瞑想を試行錯誤しながら参加者や学
生に伝えるようになりました。瞑想を教えるこ
とは、どうしたら瞑想ができるようになり、何
が瞑想の障害になっているのか、瞑想によって
どのような利益をえるのかということを、他者
の立場に立って考えるようになるので、教える
ことによって瞑想の理解が深まることを感じま
した。教えることによる学びは、この頃から現
在までずっと続いています。

９．山に入って修験道修行をする

　 2010 年頃に、知り合いの小柄な女性から、
熊野で修験道の修行をしているという話を聞き
ました。私は彼女の修行の話にぐいぐいと引き
込まれ、気がついたら自分も熊野の山で修行を

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

18



しているイメージを思い描いていました。それ
を見越したかのように、彼女は「石川さんも修
行をしてみますか」といってくれたので、「是非
お願いします」と即答したのです。こうしてご縁
をいただいたのが、熊野の修験者の立石光正先
生です。立石先生はこの学会にも二度来ていた
だいていますし、2016 年の相模女子大学で開か
れた学術大会の時には、オープニングでお護摩
を焚いて下さっているので、参加された方はご
記憶ではないかと思います。さすがの迫力のあ
るお護摩でしたが、実はその時私が感じたのは、
立石先生は学会のシンポジウムなどでお話しさ
れるよりも、山の中を歩いてる時の方がずっと
素晴らしいことをおっしゃるので、修験者は山
にいてこそ輝きを放つものだと思いました。
　修験道の修行にはさまざまな種類があります
が、私は一人で山を礼拝しながら歩く回峰行を
はじめにやらせていただきました。毎日、決め
られた険しい山道のコースを約十キロ歩くとい
うものでした。私はいわゆる体育会系ではなく、
インドア系の仕事をしているものですから、事
前に何度も早足で十キロほど歩く準備はしてい
きました。しかし、舗装された道を十キロ歩く
のと、足下が悪くアップダウンの険しい山の獣
道を十キロ歩くのでは、必要な体力がまったく
違います。ですので、実際に行にはいって数日
すると、疲労困憊で体力の限界がやって来ます。
さらに足の痛みなどにも襲われて、非常に追い
詰められた苦しい思いをしました。危険な場所
もたくさんあり、案内板もなく、柵などは一切
設置されていませんから、疲れているから痛い
からといって気を弛めたら怪我をしたり命を失
うのは自分です。実際、回峰行で滑落や骨折な
どの怪我に遭われる方は珍しくありません。つ
まり、自分の身体の限界を超えて、それにもか
かわらず山の中でひとりで注意深く、心を乱さ
ずに歩き続けること自体が重要な修行になって
いるのです。そして、躓いて転ぶのも、滑落す

るのも、全部、自分の責任として引き受けて取
り組むことによって、本来の生命力が賦活され
ます。エアコンの効いた部屋で安全に配慮され
て行われるワークショップや、紙や端末を見な
がら議論をする研究活動などとはまるで違う世
界です。命の危険にさらされながら、全身全霊
で打ち込むことで意識が研ぎ澄まされ、新たに
開かれる行者の心の世界があるのです。
　私が回峰行に挑戦させていただいた時は、二
日間は先達に先導してもらいながら歩き、三日
目からは一人で歩くのですが、丁度その頃、大
型台風が紀伊半島を直撃し、近くの国道も通行
止めになっていました。夜明けと共に金剛杖と
法螺貝をもってひとりで山に向けて出発するの
ですが、激しい雨と風がゴウゴウとうなるよう
な音を立てていました。師匠の立石先生に、

「石川さん、行くか」ときかれたので、私は迷
うことなく「行きます」と答えました。立石先
生は、修験本宗の総本山の金峯山寺で回峰行を
されていますが、そちらでは一日四十八キロの
激しい道を、あるときは嵐の日に鉄砲水に流さ
れ、あるときは脚を故障してドクターストップ
がかかった状態になりながらも、一日も休むこ
となく、百日間歩き通しておられます。それに
比べれば、私の修行は、距離も期間もはるかに
短く、まったく生ぬるいものです。ですので、
一般常識からすれば、台風直撃時に山の獣道を
ひとりで歩くというのは狂気の沙汰でしかあり
ませんが、修行をしにきた私にとっては、雨風
によって休むという考えは一切ありませんでし
た。発想を変えてみると、台風の時に獣道をひ
とりで歩き続けるということはなかなかできる
機会はないので、貴重な体験だと思いました。
　実際に歩くと、あっという間に身体はびしょ
濡れになり、激しい風雨に曝され、川のように
水が流れてくる山道を登り、横から飛んでくる
小枝を注意深くよけ、倒れた木をまたぎ、濡れ
た岩の上を滑らないように小股で歩き、一部崩

なぜ瞑想をするのか：私が瞑想で得た豊かな利益（石川）

19



壊した道を迂回して歩いて行きました。そして
ここではじめて回峰行をするひとは誰でもそう
なるのですが、案内板もない十キロの山道を一
人で歩けるはずがありません。私も例に漏れず、
山の中で道に迷いました。当時はスマートフォ
ンが登場したばかりの頃でしたが、その端末さ
え一切身につけていませんので、自分の感覚で
正しい道を見つけるしかありません。このよう
な危機的な状況におかれたとき、さまざまな感
覚が覚醒していきます。私は山の中で迷いなが
ら、不思議と安堵と落ち着きがやってきて、時
には足を止めてゆっくりと法螺貝を吹き、山の
命に見守られていることを感じ、なぜか正しい
道をみつけて帰ることができました。
　一人で、深い山の中で、ひたすら歩き続ける
のが回峰行です。歩行禅とも呼ばれますが、毎
日歩いていると、身体も順応してきますし、次
第に何も考えずにすごいスピードで歩くように
なってきます。しかしやはり身体の限界を感じ
て、自分の軟弱さを嫌というほど感じる時も何
度となくやってきましたが、それでもそのまま
決められた行を行います。自分の身体と心の弱
さと向き合うということも貴重な修行です。い
つも守られた安全で快適な環境にいるだけでは、
問題があれば他人のせいにして、自分の影

（シャドー）からは逃げ続けてしまいがちです。
これでは修行にはなりません。こうして雨、風、
暑さ寒さ、身体の疲労と向き合って行をするこ
とで、心はしっかりと磨かれていくのです。こ
のような修行をひとつひとつ実際に行うことを
通して、心の垢が落ち、歩きながら瞑想状態と
なり、疲労困憊で危険な山に一人でいるはずな
のですが、気がつくと充実した明るい澄んだ心
になっているのです。そのような状態になると、
ネガティブな感情は湧いてきてもすぐに消え去
り、ただひたすら歩いているだけの状態になる
か、感謝と充足に満たされるかになるのです。
雨に打たれて全身がびしょ濡れの状態で歩いて

いるのですが、心は満たされて輝いているとい
う不思議な状態です。
　法螺貝との出会いも私の世界を広げてくれま
した。法螺を吹くというのは、単に楽器を吹く
のとは異なり、自分の呼吸に気づく、強く呼吸
をする、長く呼吸をする、思考を止める、三昧に
入る、清らかな念を乗せる、山・宇宙と対話する、
などという世界が開かれます。ただなんとなく
吹いているだけでは分からないことなのですが、
行者として山で注意深く法螺を吹くと、実にい
ろいろなことに気づかされるのです。急な山道
を登りながら息が切れそうなところでさらに強
く息を吐いて法螺貝を吹きます。足が滑っても
法螺貝は割らないように抱え込みます。激しい
滝の中で法螺貝を吹くのも不思議な感じがしま
した。これはみな、やってみないとわからない
世界があります。法螺貝を手にしたことによっ
て、インドア派だった私が、さまざまな山の道な
き道に一人で入っていけるようになったのです。

10．	修験のご縁で行者となる

　その後、私は七度熊野に参り、断食、滝行、
捨身行、護摩などさまざまな修行をさせていた
だきました。山を歩き、滝に入り、断食をする
という、激しい動きが多い行のなかで、いつで
も静かで集中した心をつくり出すというのは、
修験道の優れた修行であると思います。快適な
場所で座って瞑想だけしていると、どうしても
神経質で弱い瞑想になりがちです。自然の中で
修行する修験道は、どのような状況でも、すっ
と内面に入り心を静める、いわば動中の静を得
る強さを身につける瞑想の鍛錬になります。
　こうして軟弱者の私は、みずからの軟弱さと
つき合いながら、修行の基礎となる身体づくり
と心構えを修験道を通して学ばせていただいた
ような気がしています。その後のシャーマニズ
ムや初期仏教の出家修行においても、修験道で

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

20



学んだことは大いに役立ちました。
　このような修行を通して、通常の研究や研修
では決して得ることのできないある種の確かな
手応えを得ることができました。修行中にしば
しば瞑想的な意識状態になるので、そこで真理
に近づいているような感覚があるのです。仏教
的にいうと、出世間の味を味わいはじめたとい
うことになります。この出世間の真理がなけれ
ば、どんなに社会的に成功したとしても、私に
とってはどれも仮想現実のようなもので、いず
れ過ぎ去る虚しいものでしかありません。立石
先生のご指導を受けて、軟弱者の私が熊野の山
で修行をさせていただいたことで、真理探究者
としての「行者」として新たに生きることにな
りました。行者となり、真理と共に生きる新た
な人生がはじまったのです。
　修験道の修行について詳しいことは、本学会
の論文（石川、2012）や拙著『修行の心理学』

（石川、2016b）にまとめてありますので、そち
らをご参照下さい。修験道修行の心理的過程を
綴りながら、修行によってどのような心理的変
化があるのか、どのような心理療法的な効果が
期待できるのかということについて論考してあ
ります。修行者の心理的変化はひとりひとり異
なるものですが、私以外の他の修行者たちが目
に見えて成長したり、問題を乗り越えている姿を
目の当たりにして、修験道の素晴らしさをあらた
めて実感しました。デジタル化、バーチャル化、
官僚化した現代社会にこそ、さまざまな罠にか
かったかのように苦しむ人間のために、修験道
の修行実践は非常に有益です。修験道はもっと
脚光を浴びても良いのではないかと思います。

11．	奥アマゾンのジャングルでの
瞑想・ビジョン・精霊体験

　次は、シャーマニズムの話です。私は 2012

年に、ブラジルの奥アマゾンにいって、ジャン

グルの中で行われるシャーマンの儀式に繰り返
し参加し、なかなか信じ難いような強烈な体験
をしてきました。シャーマニズムも広い意味で
の瞑想体験が含まれますので、少しだけ紹介し
たいと思います。
　シャーマニズムの体験は、セットとセッティ
ングで決まると言われます。セットというのは、
参加者の心の準備状態のことです。具体的には、
参加する人の動機、純粋さ、真剣さ、求法心な
どのことです。セッティングというのは、セレ
モニーを形成する外的状況です。具体的には、
場所、時間、プログラム、ルール、精神を変容
させる音・ダンス・物質、祈り、風土、文化的・
宗教的背景、シャーマン、参加メンバー、動物
や虫たち、神々や精霊たち、彼らの知性、信念、
霊性、情緒、性格、体調、等々です。これらの
多様な要因が影響し合う中でシャーマニズム体
験は生じるので、ひとりひとり、毎回毎回体験は
異なります。多くの要因の縁起の中で起こるこ
となので、一つの要因だけを取り出してシャー
マニズム体験を因果的に論じるのは誤った結論
を導くことになるでしょう。そして、より重要
なのはセットであって、セットが強く正しく確
立していれば、セッティングの重要性は相対的
に低くなります。
　私はアマゾンのシャーマンの儀式に参加して、
ほんとうにさまざまな体験がありました。たと
えば、身体を立てていられなくなり地面に這い
つくばる体験、過去の悪行為を次から次へと想
起する体験、心の底からの懺悔体験、幼少期か
らの感情が半ば強制的に嘔吐されるような体験、
死を覚悟するほどの苦しい体験、身体が勝手に
動かされる自動運動、大きな黒い霊鳥による憑
依、脱魂と天界への急上昇、まばゆい城の訪問、
愛と平和（Love and Peace）に満たされる体験
など、おそらくはなかなか理解されず、信じて
さえもらえないさまざまな体験をしました。こ
れについては、本学会で厳しい査読を経て掲載

なぜ瞑想をするのか：私が瞑想で得た豊かな利益（石川）

21



された論文（石川、2016a）や拙著『修行の心
理学』（石川、2016b）に詳しく記述し、さまざ
まな視点から考察を加えてありますので、そち
らをご参照下さい。
　あるとき、シャーマンの儀式はとっくに終了
し、夜中にジャングルの中の少し視界が開けた
場所で、大きな倒木の上にひとりで座って瞑想
をしていました。すると突然、次のようなビ
ジョンが現れました。キラキラと無数の色の光
で輝き、さんざめいて蠢いている巨大な山が出
現しました。私は「これは須弥山かな」と思い
ました。そして思ったのです。「あー世界はこ
うなっているんだ」と。この巨大な山がつねに
光の明滅によって変化しながら形成されている
ように、世界は止まることなく動き続けている、
つまり諸行無常の姿を見たのです。それはある
種の生の喜びと躍動であると同時に、さらに深
いところでは、生きることは永遠の変化にさら
されて、ずっと安らげる場所はどこにもないと
いう倦怠感、嫌悪感のようなものを感じました。
生きることは、永遠に静まることのない波に揺
られ続けるようなものだと感じたのです。

「あぁ生きるのはしんどいことだ」と思いまし
た。仏教的にいえば、一切行苦ということを理
解したのです。
　このように瞑想状態でビジョンを見て、世界
の無常の有り様と生きる苦しみを私なりにしみ
じみと悟ったときに、耳にけたたましい笑い声
が響いてきました。精霊たちが近くで腹を抱え
て爆笑していたのです。こんなに深遠な真理を
見つめているのに、終わりのない生の倦怠感を
感じているのに、なぜ笑いに包まれるのかと不
思議でしたが、精霊たちに意識を向けると、決
して私を馬鹿にしているのではなく、むしろ祝
福しているように感じられました。こちらの精
霊は明るい気質のラテン系なのかなと思い、お
陰で沈み込むことなく、この日はよい気分でハ
ンモックの中で眠りにつくことができました。

12．	二元論の幻想から目を覚まさせる
シャーマニズム体験

　シャーマニズム体験は、さまざまな二元論を
つくりだしている境界が崩壊するという特徴が
あります。顕在意識と潜在意識、内と外、精神
と物質、自己と他者、この世とあの世などの垣
根が弛み、崩れ去るのです。そうすると、まず
は通常の知覚が歪み出し、その後に隠されてい
たものが次々と顕在化します。つまり、抑圧さ
れていた感情や記憶、あの世の生命、物質と精
神をつなぐサトルエネルギーの流動などが、雪
崩のように押し寄せてくるので、強烈な体験と
なるのです。場合によっては、時間と空間さえ
揺らいでいるように思われます。私の場合は、
自分のなかの悪行為や、無意識に溜まっていた
と思われるネガティブな感情が一気に噴出し、
自我が殺されるような体験でした。そこで心の
底から懺悔をしたことによって、深層にあった
心の重荷が精算され、もしかしたらカルマも燃
やされ、ぐっと心が軽くなったのです。その時
もまた、精霊が爆笑して祝福してくれました。
　普通の心理学者や精神医学者ならば、異常な
体験だと理解すると思いますが、私はむしろ逆
で、シャーマン体験は普段の限定された知覚か
ら解放され、より真実に近い世界を垣間見てい
るのではないかと思います。理性的な思考だけ
に縛られていると、知らないうちに二元論が作
り出すマーヤの世界にがんじがらめにされてし
まうように思われます。そして何よりも、治癒
的な効果が強力でした。私の場合、シャーマニ
ズムは深層心理の荒々しい大掃除となり、幻想
から離れて、世界の実相に目を見開くために、
非常に有益な体験となりました。
　シャーマニズムの体験は、セットとセッティ
ングによって、人によってさまざまですが、以
上のような強力な心理治療的なカタルシス体験

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

22



や、二元論を超えた世界の認識は、私だけに限
られたことではありません。世間の共同幻想を
信じている人々にとって、それが幻想だと気づ
くことは困難なのですが、シャーマニズムはそ
の世界は幻想が少しずつめくれ落ちる体験なの
です。

13．	サマタ瞑想による歓喜と解放

　次に仏教です。2013 年の秋に、私はある人
の薦めを受けて、ミャンマーで修行された比丘
の話をきく機会がありました。その話をきいて
私は本当に感銘を受けました。これだけ明白に
究極の真理が語られた話を今まで一度もきいた
ことがないと思ったのです。よく言われてきた
言い回しですが、今まで私がいろいろ研究した
り修行をして遍歴してきたのは、本当にお釈迦
様の手のひらの上で右往左往していただけだっ
たとはっきり悟ったのです。
　比丘の話をきいてから、毎週のように話をき
きに通い、さらにその根拠となっているパーリ
聖典（原始仏典）を入手して、自分で読み込ん
で行きました。経典を読めば読むほど、ますま
す納得感が高まりました。しかし、知的な理解
は修行の準備段階に過ぎませんので、これを修
行によって自分で検証しなければならないと思
いました。ブッダの直接の教えにしたがった修
行をしたくなり、いても立ってもいられない気
分になりましたが、日本ではパーリ聖典に基づ
いた初期仏教の修行にしっかりと取り組める場
が見つからなかったので、比丘に推薦状を書い
ていただいて、2014 年の 1 月から 3 月にかけて、
ミャンマーの上座部仏教の寺院で短期出家をし
て修行をさせていただくことになりました。こ
の写真は出家式の時のものです（写真 1）。頭
を剃って、粗末なえんじ色の衣を纏い、いよい
よ修行ができると胸が高鳴りました。

写真 1 　ミャンマーの僧院での出家式

　寺院での生活は、朝の托鉢とお掃除と、朝夕
の読経、あとはひたすら瞑想するだけという
日々でした。自分でも驚いたのですが、異国で
の新しい環境での修行三昧の生活に、私はすぐ
に適応しました。私はHSPですので、新しい
環境に適応するのにいつもは時間がかかるタイ
プなのですが、こちらでは昨日までずっとここ
にいたのではないかと思うくらい、自然に馴染
んでしまいました。
　ここでは住職からの瞑想指導の時間がありま
した。週に 3 回、1 回約 2 ～ 3 分程度なのです
が、その指導で修行でやるべきことや注意すべ
きことが明確になるので、はじめて出家修行を
する私にはとても有難かったです。今は、世界
的にヴィパッサナー瞑想の実践が盛んですが、
私が出家した僧院では、はじめにサマタ瞑想を
徹底的に修習し、かなり高いレベルの第四禅定
に習熟した後でなければ、ヴィパッサナー瞑想
に取り組むことができないという修行プログラ
ムでした。ですので、私は毎日約 8 時間、集中
型のサマタ瞑想だけを行いました。瞑想をひた
すら繰り返し、集中力が高まり、没頭すると、
一日があっという間に終わります。朝日を見た
と思うと、もう夕日になっていると思うことが
何度もありました。ほとんど瞑想だけの生活な
のですが、かつて経験したことがないほど一日

なぜ瞑想をするのか：私が瞑想で得た豊かな利益（石川）

23



がとても濃密で、なおかつあっという間に終わ
る、そんな感じの日々でした。
　このような瞑想三昧の日々を送り、サマタ瞑
想が深まってくると、とてつもない喜びに満た
されることがありました。あまりにも喜びが強
く、夜眠れなくなることがあるほどでした。も
しかしたら涅槃の一部を垣間みているのかもし
れないとさえ感じました。かつてヒンドゥー系
の瞑想などで、ピーク・エクスペリエンスとし
て断片的に味わった歓喜や光の体験が、こちら
に来てからは安定的・持続的に、より強力に体
験できるようになってきました。このような状
態になると、世俗的な生活やそこで生じる欲求
はすっかり霞んできて、関心がなくなってきま
す。これが本当の心の解放ということなのだと
思いました。

14．	定力を伸ばすウィナヤ

　ミャンマーの僧院で出家修行を行うように
なって、瞑想の力がぐっと伸びたのですが、そ
の主要な要因の一つは、明らかにお釈迦様が定
めたウィナヤ（律、出家者が守ることを義務づ
けられたルール）にあります。出家者は、午後
になったら固形物は食べない、お金は持たない、
私有物はなにもない、異性と関わることもない、
おしゃべりはしない、という感じで、ないない
づくしです。刑務所の囚人よりも質素で規則正
しい生活だと思います。これに加えて、ウィナ
ヤにはありませんが、スマホもテレビも新聞も
見ませんでした。現代では膨大な情報の海であ
るネットにつながらないということも、心を刺
激から防御し、浄めていく大きな要因になると
思います。このような生活をしていると、ほと
んどの貪欲を満たす手段がなくなりますから、
執着しようとしてもできなくなり、煩悩の力が
大きく削がれるのです。
　私たちは普段、気づいていないだけで実際に

は大半の時間を煩悩に支配されて生きています。
これが瞑想ができない理由、深まらない理由な
のです。しかし、ウィナヤに守られ、煩悩の力
が削がれれば削がれるほど、心は浄まり、瞑想
は容易になります。この状態で、徹底的に正し
い瞑想に取り組むことが、禅定の修習には欠か
せない基礎条件になっているのです。煩悩を無
力化するウィナヤ（律）を守ることが、定力を
伸ばす大きな因のひとつなのです。とてもシン
プルで重要な因果なのですが、日本ではほとん
どの人が理解できていないし、ほとんどの寺院
でも守られていないと思います。
　ブッダの教えた瞑想修行をしたいという一心
でミャンマーまでやってきて出家しましたが、
正直なところ、戒律の意義を私もあまり理解し
ていませんでした。しかし、実際に戒律を遵守
して修行をすることによって、その威力を理解
したのです。戒律は無意味な形式的ルールなど
ではなく、瞑想修行に欠かせない合理的な教え
なのだということを実感したのです。

15．	定力を育むカリャーナミッタ

　瞑想力が伸びたもう一つの大きな要因は、カ
リャーナミッタ（kalyāṇamitta、法友）の存在
です。僧院では、一人で瞑想しているのではな
く、周りにはさまざまな国籍の出家修行者たち
がたくさん座って修行に打ち込んでいます。長
時間禅定に入り、非常に高いレベルの修行をし
ている比丘も周りにたくさんおられましたので、
会話をしなかったとしても、そこに居るだけで
よい影響をたくさん受けました。日本で一人で
瞑想するよりも、優れた法友に囲まれているこ
とによって遥かに容易に瞑想を深めることがで
きるのです。
　ウィナヤを守る出家したカリャーナミッタに
囲まれているというのは、非常に強力な修行環
境です。瞑想ができるのも出来ないのも、すべ

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

24



て業であり、縁起ですから、それぞれの要因を
分析して、戦略的に取り組むことが、初期仏教
では可能になります。「ただ座る」のではなく、
理詰めで修行ができるのです。縁起の分析につ
いては、本学会の学会誌に掲載されている拙論

（石川 2021、2022）で掘り下げて考察しており
ますので、関心のある方はご参照下さい。

16．	検証によって築かれる信
（saddhā）

　初期仏教における瞑想修行は、お釈迦様の言
葉を一つ一つ自分で確認していく作業でもあり
ます。実際に言われたとおりに瞑想をすれば、
経典に書かれているとおりのことが起きること
を理解できます。経典に書かれている短い言葉
が、どれだけ洗練された密度の濃い内容なのか
ということが理解できてきます。ウィナヤを守
ることも、カリャーナミッタが決定的に重要な
ことも、さまざまな瞑想の方法も、どれもお釈
迦様の教えは明解であり、神話などに頼らず、
飾った言葉で煙に巻くことなく、具体的にはっ
きりと書かれています。正しい修行をするとい
うことは、ブッダの教え（dhamma）を自ら検証
することに他なりません。その結果、ブッダの
教えが非常に正確であることに気づかされるの
です。ブッダの教えが普遍的な真理（dhamma）
であることを自分自身の体験によって確認でき
るのです。それを確認できたら、ブッダの教え
を信頼し、確信し、それをはじめに説かれたこ
とに対する敬意と尊敬の念が自然と湧いてきま
すから、信（saddhāサッダー）の心が育つので
す。初期仏教は頭ごなしに何かを信仰するもの
ではないので、あまり宗教的ではありません。
ブッダの教えはフラットな態度で理性的にそし
て熱心に修行をすることによって検証すること
ができ、ダンマが普遍的な真理であることを各
自が少しずつ悟っていくのです。それによって

苦しみが減り、優れた幸せが増すことを実感し
ますから、修行が進めば進むほど、仏教とは優
れた幸せになるための普遍的な生きる道（仏道）
を示していることを理解できるのです。

17．	主体的な修行

　ミャンマーの短期出家から 6 年が経ち、2020

年の 1 月から 3 月にかけて、今度はタイで短期
出家修行をさせていただきました。ミャンマー
ともっとも異なったことは、私がお世話になっ
たタイの寺院には瞑想指導する人が誰もいない
ということでした。タイの寺院では、比丘はそ
れぞれ自分で自主的に瞑想修行をやってくださ
いということでした。それをきいて私はタイの
寺院で出家することを選びました。ミャンマー
では、初めての出家だったので、瞑想を手取り
足取り細かく教えてくださることがとても良
かったのですが、それから 6 年が経ち、パーリ
聖典に基づいて自分でいろいろな瞑想をやって
みたので、自分で修行のプログラムをつくって
徹底的にやりたいと思っていたのです。瞑想の
指導者がいないので、試行錯誤しながらの修行
になりましたが、その試行錯誤自体が、自分で
よく考え、よく気づき、理解を深めることにつ
ながるので、自立した修行者になるためにとて
も有益な修行環境でした。

18．	完全無言行

　タイの寺院での最後の一か月間は、特に有意
義な修行となりました。完全無言行というので
すが、この期間は一切誰とも口をきかず、他人
と目も合わせない状態で、寺院からも遠く離れ
た山中のクティ（小屋）に滞在し、ひとりで瞑
想修行に没頭するというものです。どのような
瞑想をどのくらいの時間どのような順番で行う
かなど、自分で修行のプログラムをすべて決め

なぜ瞑想をするのか：私が瞑想で得た豊かな利益（石川）

25



て、実践し、観察し、振り返り、修正する、こ
のようなプロセスを日々繰り返しました。具体
的には、パーリ聖典に書かれている、禅定の修
習、出入息随念、身至念、死の瞑想、慈悲の瞑
想、天随念、五蓋三相観、四界分別観、などの
瞑想を実践しました。このような無言での瞑想
修行は、やってみるととても楽しいものでした。
ときどき気づいたことや課題をメモして、それ
を克服するための瞑想を繰り返しました。
　他人とコミュニケーションをしないことによ
る寂しさのようなものは、私はまったく感じる
暇がありませんでした。人間は人と人との間で
生きる生命なので、このようなことは普通に考
えると常識外れなのですが、実際には、たった
一人で山奥で瞑想三昧の生活を送りながら、心
は実際にとても充実して満たされていたのです。
　ただし、本当にたった一人なのかといえば、
実際にはそうではありません。完全無言行を見
守ってくれている先輩比丘たちの心遣いを深く
感じていました。大切な修行を邪魔しないよう
に、目を合わせないという深い配慮をしてくだ
さっているのです。見守られた中での無言行なの
です。この辺りの絶妙な修行環境と修行体験の
関係性についても、拙論「初期仏教の比丘出家
修行における集団の機能」（石川、2020）で考察
していますので、関心のある方はご参照下さい。

19．	人間以外の有情との関わり

　また、タイでも精霊さんに出会いました。日
本でいうところの座敷童子のような、小さな女
の子がぼうっとした光を放ちながら夜遅く現れ
ました。彼女が窓の外からこちらをじっと見つ
めていたのです。初めて現れたときは、さすが
に全身が凍りついたのですが、意識を向けてみ
ると邪悪な存在ではないことがわかり、心の中
で挨拶をして慈悲の念を言葉と共に向けてあげ
ると、パッと消えて行きました。図 1 は、私が

出会った精霊をAIでできるだけ忠実に再現した
イラストです。

図 1 　寺院で出会った精霊

　また、たくさんのアリ、サソリ、トッケイ
（オオトカゲ）、クジャク、猫などがいて、言葉
を交わさなくても、共に生きている生命がいま
した。これらに慈悲の念を向けると、私の心も
満たされたのです。このような人間以外のさま
ざまな有情（命あるもの；sattaサッタ）ともよ
い関係を築くことは、実は修行を成功させるた
めに結構重要なことなのではないかと思います。
　瞑想が深まってくると、不思議なもので、昨
日までミャンマーにいたかのような感覚になる
こともありました。再び瞑想の喜びに満たされ
たのですが、ミャンマーの時よりも、より地に
足の着いた安定した喜びを味わっているような
気がしました。そして喜びにとらわれず、それ
も移りゆく無常の感情の一つとして認識し、瞑
想状態に飛び込むということを繰り返しました。
このように一人で瞑想に没頭できる時間をもて
ること自体、普通の人生ではなかなか味わえな
いことであり、深い感謝と喜びを感じていました。
　ミャンマーやタイでの出家修行による心理的
変化については、拙著『ブッダの瞑想修行：
ミャンマーとタイでブッダ直系の出家修行をし
た心理学者の心の軌跡』（石川、2023）で詳し
く記述し、考察をしておりますので、ご関心の

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

26



文献
石川 勇一（2004）「『前世療法』の臨床心理学的検証：そ

の問題点と可能性」トランスパーソナル心理学/精
神医学、5（1）pp.66-76.

石川 勇一（2012）「トランスパーソナル心理療法として
の修験道：修行の心理過程と修験道療法」トランス
パーソナル心理学/精神医学、12（1）pp.49-72.

石川 勇一（2016a）「アマゾン・ネオ・シャーマニズムの
心理過程の現象学的・仏教的研究」トランスパーソ
ナル心理学/精神医学、15（1）pp.62-86.

石川 勇一（2016b）『修行の心理学：修験道、アマゾン・
ネオ・シャーマニズム、そしてダンマへ』コスモ
ス・ライブラリー

石川 勇一（2020）「初期仏教の比丘出家修行における集
団の機能：『無関心のなかで生きる』ということ」
人間性心理学研究、38（2）pp.97-111.

石川 勇一（2021）「縁起の法とその活用：修行、人生、
心理療法における因と縁」トランスパーソナル心理
学/精神医学、20（1）pp.1-15.

石川 勇一（2022）「完全な覚りに至る修行の必要条件：
修行の目的、出家と在家、戒と律」トランスパーソ
ナル心理学/精神医学、21（1）pp.1-14.

石川 勇一（2023）『ブッダの瞑想修行：ミャンマーとタ
イでブッダ直系の出家修行をした心理学者の心の軌
跡』サンガ新社

ある方はご参照いただければ幸いです。

20．	おわりに

　以上、「なぜ瞑想をするのか」という問いへ
の答えがないままに、瞑想は決定的に重要であ
るという根拠のない確信に導かれて、さまざま
な瞑想を体験してきた個人的ないきさつをご紹
介してきました。そして、そこで得られた利益
についても触れてきました。このような瞑想体
験の豊かで奥深い利益を知ることによって、自
分も瞑想してみたいという思う方がいたとすれ
ば、このような個人的な体験のお話をさせてい
ただいた意味があると思います。
　学生時代に私が感じた瞑想はとてつもなく決
定的に重要なことであるという直観は、その後
三十年近くさまざまな瞑想を行ってきた結果、
完全に正しかったと断言できます。私にとって、

「なぜ瞑想をするのか」というのは、「瞑想以上
に大切なことはないから」といっても間違いで
はありません。瞑想をすればするほど、そのよ
うに思うのです。もちろんこれは、「瞑想だけ
が大切だ」といっているのではもちろんありま
せん。人生においては、出家するのではない限
り、世俗の些事から逃れることはできず、それ
を蔑ろにすることもできず、細々としたことを
丁寧に行うことは絶対に必要です。世俗のすべ
ての体験も、気づきを保ちながら生きることに
よって瞑想になります。しかし、世俗的な成功
だけでは、人生を完全に満たすことはできませ
ん。世俗的な生き方はあまりにも無意味で空虚
である、という青年期に感じた虚無感は、中年
になった今も基本的なところでは変わっていな
いのです。この無意味感、虚無感を埋めるため
には、正しい瞑想が必要です。同時に、無意味
感を感じられるからこそ、執着を手放すことが
でき、出世間の瞑想に突入できるのです。深い
ところでの出世間の喜びがあると、世俗への執

着が弛むので、逆説的ですが結果的に世間の喜
びも増してくるように思います。このように、
世俗と超俗は重なり合っているのであり、それ
は生きることをどのように見るかによって、あ
らゆる行いが世間的にもなれば、出世間的にも
なるということを意味しています。
　このような意味で「なぜ瞑想をするのか」と
いう問いに立ち返ると、「人生に意味をもたせ
るため」に、あるいは「世間を出世間的な深さ
で生きるため」に瞑想をしているといってもよ
いでしょう。しかし、瞑想をすると、意味があ
るとかないとかがどうでもよくなるということ
なのです。世間の価値観に埋もれ、それにしが
みついている限りは、生きる苦しみがなくなる
ことはありません。しかし、出世間の味に触れ
ることによって、私たちははじめて苦しみの出
口を見いだし、こよなき幸せを味わうことがで
きるのだと思います。

なぜ瞑想をするのか：私が瞑想で得た豊かな利益（石川）

27


