
１．はじめに

　皆様、こんにちは。本日は、このように瞑想
研究に関して日本でも最先端の栄えある学会に
お招き頂き、発表の機会を与えて下さいました
こと、本大会会長の加納先生をはじめ、学会の
全ての関係者の皆様に心より感謝申し上げます。
　さて、この度いただいたテーマである「Why 

Meditate?」、「なぜ瞑想するのか？」という問い
について、私の専門である、バッチフラワーレ
メディ 1 の一プラクティショナー（以下BFRP）
としての立場から、お話してみたいと思います。
　ここでまずお断りしておきたいのですが、世
界各国で活動しているBFRP 全員が、同じ瞑想
実践をしている訳ではありませんし、特定の瞑
想を行わないBFRPも勿論存在します。また、
瞑想を実践する動機も千差万別であり、各個人
の中でも様々な応答が予想されます。ですから、
ここで提示する内容は、あくまでもBFRPの一
人である私の個人的探究の見解であることをご
理解頂ければ幸いです。

２．バッチフラワーレメディと瞑想

　バッチフラワーレメディは、1930 年代に英
国人医師エドワード・バッチ（1886-1936）に
よって創始された植物療法です。一般的には否
定的な感情状態に対応した、38 種類の植物由
来のエッセンスを組み合わせて飲用し、感情の
バランスを取り戻す自然療法として知られてい
ます。このアイデアをバッチが見出したのは、
第一次世界大戦中、まさに 100 年程前の戦争と
パンデミックでの経験からであったと伝えられ
ています（Weeks 1940）。
　ストレス理論 2 が一般的に知られるようにな
るずっと以前から、軍医として前線にいた彼は、
戦闘の怪我や病から兵士たちが回復する様子を
観察し、その回復のスピードと精神状態の強い
相関関係に注目していました。のちにそれは、
よりホリスティックな人間観・治療観へと発展
し、晩年、フラワーレメディというシステムに
結実していきます（Weeks 1940）。
　私がバッチフラワーレメディの存在を知った
のは、当時、自分自身の瞑想の課題として、家
族的無意識に基づく感情の葛藤に取り組む中で、
自分や共に瞑想を学ぶ人々の、その困難な課題
をサポートするべく、誰もが共有できる、安全
で適切なセルフヘルプの方法を何か見つけたい
と思っていた矢先でした。瞑想のプロセスがす

魂・瞑想・奉仕：
個人からグループへ

神村　有紀　バッチ財団登録プラクティショナー＊
　
Soul, Meditation, Service: From Individuals to Groups

KAMIMURA Yuki

特 集 Why Meditate? トランスパーソナル心理学と瞑想
トランスパーソナル心理学 / 精神医学
Vol.23, No.1, Mar, 2024, p.28-p.38

＊ kmyuki-a@st.ritsumei.ac.jp
立命館大学文学部教育人間学専攻
〒 603-8577 京都府京都市北区等持院北町 56-1

28



すみ、家族的無意識にまつわる葛藤が浮上して
くると、そのような葛藤に基づく衝動は、個人
由来のものよりずっと激しく深刻であるため、
バランスを取り戻すまで長期にわたって極度の
緊張状態が続くことも少なくありません。瞑想
グループ全体の健康について関心と責任を持と
うとしていた私にとって、バッチフラワーレメ
ディは理想的な対処法の一つでした。通常、レ
メディは飲用することで感情のバランスを取り
戻すと説明されています。しかし、特に私が注
目したのは、必要なレメディの組み合わせを選
ぶ作業 3 自体が、自分や他者の感情状態を理解
し、脱同一化していくという瞑想的な作業にな
りうる性質を持っていた点でした。そして、私
自身は、それは、バッチの思想の基本的要素に、
瞑想的観点が取り入れられていることに起因し
ているのであろうと考えています。

３．『Heal thy Self（汝自身を癒せ）』
と「Why Meditate?」

　バッチは生前レメディに関する研究の経緯に
ついて、資料を残すことを一切望みませんでし
た。自分の死後、残すべきものは、完成された
レメディと、誰にでもわかる使い方に関する平
易な仕様書だけでよいとし、それ以外のもの

（例えば完成に至るまでの膨大な研究メモや資
料）は、かえって混乱の原因になってしまう危
険性があるとして、全て自ら焼却してしまい、
協働者を困らせてしまったというのは有名なエ
ピソードです（Weeks 1940）。しかし、ここで
引用する『Heal thy Self（汝自身を癒せ）』とい
う著作は、バッチが唯一再版を許可したもので
あり、彼の当時の思想の一部を垣間見ることの
できる文献 4 であるため、今もなおバッチフラ
ワーレメディを学ぶ人々の必携資料になってい
ます。しかしながら、英国バッチセンター（以
下バッチセンター）5 の公式見解では、彼は、

キリスト教徒ではあるものの、生来非常に独創
的で、何か特定の教義や思想に準拠するタイプ
ではなく、ここに記されている思想はあくまで
も彼自身による思想である、と主張しています。
ですから、後述する私の見解は、バッチセン
ターや、一般的なBFRPが共有しているもので
はないことを、あらかじめ申し添えておきたい
と思います。しかしながら、個人的には、私は
この著作に触れた当初から、バッチの思想が、
ある世界観との類似点が非常に多いことに注目
していました。たとえば、人間存在の構造につ
いて、バッチは明らかに「魂とパーソナリティ」
という枠組みでの見解を述べています 6。また、
彼の基本的な治療観や人間観が述べられる際、
ユニティと愛、万物の一体性 7 というキーワー
ドが多用されている点もそのひとつです。そし
て、瞑想について、『汝自身を癒せ』では次の
ように述べられています。

　しかし、それを知る完全な方法は、静か
に考え、瞑想すること、そして私たちの

「魂」が、良心と直観を通して話しかけ、
その願いに合わせて私たちを導くことが可
能になるような、平安な状態のなかに自分
を置くことです（Bach 1931）。

　この引用箇所の直前には、「どうすれば自分自
身を助けられるのか、どうすれば自分の心と身
体を調和した状態に保つことができるのか？」
という問いが示されています。そして、その問
いへの結論として、バッチは、「正直に自分を
吟味し」、自分の過ち（バッチの言葉を引用す
れば、「ユニティに反することや、魂の命令に
応じないこと」）がどのような性質のものか見
極めるべきだとし、その方法が「瞑想」である
と結論しているわけです。さらに、バッチは次
のように述べています。

魂・瞑想・奉仕：個人からグループへ（神村）

29



　そういう時間の中では、私たちはずっと
ハートの中に、人類に奉仕し、自分の「魂」
の命令に従って働きたいという熱い願いを
持ち続けなければなりません（Bach 1931）。

　ここで、少しだけ私の個人的な経験をお話し
たいと思います。私が明確に瞑想に関心を持っ
たのは 20 代初めでしたが、それ以前にティー
ンエイジャーの頃、こんなことを考えていまし
た。自分は自分がどういう人間なのかを見つめ
ているつもりだ。だけど、これは本当に見つめ
ていることになるのか？　自分に偏見があるな
らば、いくら見つめたところで、結局は偏見の
眼で自分をみていることにしかならない。つま
り、そんな眼で判断し、選んだものはすべて偏
見によるものということになる。それでは、自
分はどこまでいっても自分の偏見の眼差しから
は離脱できないということなのか？　仮に、神
が存在するとして、そして仮に神と同じ眼差し
を自分が持つことができたなら、自分や世界は
どうみえるのだろう。そんな眼差しを持つには
どうしたらいいのだろう？　そもそもそんなこ
と自体が可能なのだろうか？　と。そして、そ
の後、もしかしたら、この答えは瞑想とつなが
るものではないのだろうかという考えに至りま
した。
　さて、もう一度バッチの見解に関する話題に
戻りますと、この記述は、私自身の若い頃の必
死の問いでもあった「瞑想を実践するにあたっ
て、どのような眼差しが必要なのか」というこ
とについての、彼らしい表現であると私は考え
ます。そして、ここでの注目すべき点は、たと
え個人的な問題を動機とする瞑想であっても、
最初の一歩から、全体に開かれた方向性を有し
ていることが重要だということを、明示してい
る点ではないかと考えています。

４．不朽の智恵�の教えと 
「Why Meditate?」

　そして、バッチのこの著作は、以下のような
記述で締め括られています（Bach 1931）。

　仏陀や他の偉大なマスターたちもまた、
時折、地上に現れ、人間として完成される
ための方法を人類に指し示しました。…そ
して、人は、創造主の無限の愛の計画に連
ならなければなりません。さあ、皆さん、
あなた方も神の知識の輝かしい光の中に降
り立ちなさい。そして、熱意と信念をもっ
て、幸せになるための、幸せを伝えるため
の神の偉大な計画に参加し、神の意志に従
うために存在するホワイトブラザーフッド
に加わりましょう。そして、若い人たちに
尽くすことに大きな喜びを見出そうではあ
りませんか。

　文中の「ホワイトブラザーフッド（聖白色同
胞団）」について調べてみますと、一般にトラン
スヒマラヤ密教として知られている「不朽の智
恵の教え」に関する文献に辿り着きます。この
箇所以外、バッチ自身は一切この件についての
自身の見解を記述していません。しかし、私自身
はこの記述と、彼が多用しているキーワードか
ら、彼の思想と不朽の智恵の教えの間には、少
なからず関連性があるのではと推測しています。
因みに不朽の智恵の教えの観点によると、瞑想
は次のように説明されています（Creme 1998）。

　人々はなぜ瞑想を行うのでしょうか。…
（中略）…其の理由は、瞑想が人間をその
人自身の魂と接触させる卓越した手段であ
るからです。そのために私たちは瞑想する
のです。他に何を探しているにせよ、特定

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

30



の瞑想によって何がもたらされるにせよ、
瞑想を行う根本的な理由は魂と接触するこ
とです。

　ここで不朽の智恵の教えで説かれている人間
観について少しふれてみましょう。それらの文
献によると、人間存在は、モナド・霊的トリ
アッド・パーソナリティの三重構造として説明
されており、それぞれは、神の様相の反映とさ
れています。ここで注意しておきたい点は、高
位・低位といった二つのマインドの様相と魂の
位置づけです。人間が、人格を中心としたパー
ソナルな瞑想から、魂を中心としたトランス
パーソナルな瞑想にシフトするためには、低位
マインド・魂・高位マインド、それぞれをつな
ぐためにアンタカラナと呼ばれる架け橋を構築
する必要があります。
　この点に関して不朽の智恵の教えでは、来る
べき教育の目標として以下の 3 点を挙げていま
す（Bailey 1954）。

1 人間の内的構造、特にエーテル体とフォー
ス・センターを正しく理解することに
よって、マインドと脳を整列させること。

2 脳とマインドと魂の間に橋を建設つまり
構築することで、内に宿る魂を着実に表
現するようになる統合されたパーソナリ
ティを生み出すこと。

3 パーソナリティにイルミネーションをも
たらすことを可能にするために、低位マ
インドと魂と高位マインドの間に橋を建
設すること。

　つまり、脳と低位マインド、低位マインドと
魂、魂と高位マインドのそれぞれが、架け橋

（アンタカラナ）によって連結されなければ、
いくら瞑想を続けていっても、霊的な啓明（イ
ルミネーション）は得られないことになります。

　このような観点からすると、「Why Meditate?」
の答えは、魂からの呼びかけに人格が応答し、
アンタカラナを形成しようとしていることが、
人が瞑想をする本質的な理由といえるでしょう。
　そして、アンタカラナが構築された時の内的
変化について、アリス・ベイリーは以下のよう
に述べています（Bailey 1954）。

　このような象徴的な橋が構築されたとき、
意識の流れが促進され、意識の連続性、つ
まり途切れることのない認識の感覚がもた
らされる。

　この観点では、個人瞑想が深まるにつれ、人
間の意識の焦点はパーソナリティから魂へと
段々と移行しているとみなします。そして、そ
の段階に至った意識には、分離や分割の感覚は
なく、全体を認識しており、さらに、その全体
という感覚をパーソナリティに伝えようとする
とされています。その結果、個人は奉仕をした
い、つまり、世界の何らかの必要に自分を関連
づけ、それに応答しようとする衝動が湧いてく
ることを自覚し、実際に奉仕をはじめるという
わけです。ベイリーは奉仕について、次のよう
な美しい表現で定義しています（Bailey 1934）。

　真の奉仕とは、愛するハートと智慧ある
マインドのおのずからなる流出なのである。
それは正しい場所にいること、かつ、そこ
にとどまることによる結果である。

　この内容をもう少し別の表現にするならば、
「奉仕とは、道徳や義務によって条件づけられ
たものではなく、智恵と愛のおのずからなる発
露であり、それによって、自らが世界の必要に
答える責任を引き受けようとする自発的な行
為」であるといえるのかもしれません。
　また「奉仕」の具体的な形態についてですが、

魂・瞑想・奉仕：個人からグループへ（神村）

31



これには勿論様々な形態があります。多くの人
がイメージする典型的な例としては、コルカタ
の聖テレサに代表される、貧者や病める人々に
対する救済という奉仕もあれば、適切な教育 

システムの提供や、災害や内戦など緊急事態に
おける人道的支援、環境問題にアプローチする
奉仕などが挙げられるでしょう。一方、不朽 

の智恵の教えに由来する、瞑想による奉仕、と
いう大変ユニークな形態も存在します。次に、
近年試み始められた、奉仕の瞑想Transmission 

Meditation（以下、伝導瞑想）をとりあげ、そ
の観点から今回のテーマについて考えてみたい
と思います。

５．伝導瞑想に�おける 
「Why Meditate?」

　奉仕はあらゆる瞑想実践者にとって、非常に
重要な意味を有しています。とりわけ不朽の智
恵の教えでは、個人瞑想の実践に関する注意点と
して、瞑想によって喚起された魂のエネルギー
の誤用や無使用（つまり奉仕が行われないこと）
からくる、肉体的問題やノイローゼ等精神的問
題が生じる危険性があげられているほどです。
つまり、瞑想により喚起されたエネルギーは、
非利己的な奉仕に使われるべきであり、瞑想と
奉仕は、車の両輪のように互いに不可欠なもの
であると考えられているのです。
　伝導瞑想は比較的新しい瞑想形態として知ら
れています。それは、英国の画家であり著述家
であるベンジャミン・クレームを通して、1974

年 3 月より世界に公開され、現在も世界各国で
実践されているグループ瞑想です。彼の説明に
よると、このグループ瞑想は、ラヤ・ヨガとカ
ルマ・ヨガの要素を持ち、奉仕の目的のもと、
人類が智恵の覚者方（人間の進化の旅を終え、
大悟された先達者方）の仕事に協力し、霊的エ
ネルギーの伝導を実践するための瞑想であると

されています 8。今回、このような場で取り上
げさせていただいたのは、瞑想研究という視点
に鑑みても、この瞑想の、奉仕と瞑想を同時に
行い、かつグループで行うというスタイルが、
他に類をみない新しい瞑想形態であるというこ
とと、伝導瞑想に限らずグループ瞑想の領域に
関するリサーチ自体が、ほとんど試みられてい
ない現状であり、新たな研究対象として注目す
ることへの可能性を検討してみたいと、考えた
ためです。

　さて、伝導瞑想の仕組み自体は、非常にシン
プルで、実践の手順も平易です。必要条件を満
たすことさえできれば、誰でも実践できます。
しかし、個人的には、平易ではあるものの、決
して遊び半分でできる瞑想ではなく、条件を正
確に満たし、誠実に実践しようとするならば、
ある意味かなり厳しい瞑想でもあると考えてい
ます。
　伝導瞑想における必要条件とは、奉仕の願い
と決意、規則性、持続性、3 人以上のメンバー
の協力、自由意志の尊重であるとされています。
そして、瞑想を行う時間（毎週 2 ～ 3 回、2 時
間以上）と場所が決定できたら、決定した曜日
の同じ時間にメンバーが同じ場所に集まり、定
刻に大祈願のマントラ 9 を全員で唱和して開始
します。クレームの文献によると、このマント
ラにより伝導するエネルギーを喚起するとされ
ており 10、その後は瞑想の間中、眉間のアジュ
ナ・チャクラに軽く注目を保持し続けます。手
順はただそれだけです。
　また、クレームによると、この瞑想の間に行
われるのは、非常にパワフルで高度な霊的エネ
ルギーを、瞑想者のチャクラを通して、一段レ
ベルを下ろし、使いやすいレベルにして世界に
放出する仕事であるとされています。伝導され
るエネルギーの方向や量、内容のすべて一切は
覚者方の管理下にあり、瞑想者はいわば高圧電

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

32



流の変圧器のような役割を担うというわけです。
また、彼の説明によると、ただ眉間に注目し、
一定時間坐っているだけですが、覚者方の完全
な監督のもと、非常に高度なエネルギーが伝導
されるため、瞑想者のチャクラが刺激され、結
果的に、何年にもわたる個人瞑想を行って到達
することを、数年で可能になるだけの内的成長
をもたらすとされています。
　しかしながら、この瞑想の第一の目的は奉仕
にあります。瞑想者の個人的な成長は主要な目
的ではありません。つまり、伝導瞑想において
は、「Why Meditate?」に対する見解は「グルー
プでの奉仕」であり、それが実践の前提であり
全てなのです。

６．伝導瞑想中の瞑想者の体験

　このような瞑想の実践において、瞑想者はど
のような体験をしているのでしょうか。伝導瞑
想の目的が先述のようなものであるため、これ
まで、瞑想者がいかなる体験をしているのかと
いうことに関しては、実践グループの中ではリ
サーチ対象としてあまり重要視されてきません
でした。そのため、現在のところ、それに関す
るまとまった公式のデータは存在しません。そ
こで、今回はあくまで試行段階ではありますが、
短い面接調査を行ってみました。インタビュー
を行った質問は、①最初の体験、②個人瞑想と
の違い、③伝導瞑想のシステムを通しての気づ
き、についての 3 点です。また、インタビュー
の対象となった人々は、年齢層が 30 代から 60

代、共通点として何らかの個人瞑想の経験があ
り、伝導瞑想の実践期間については、指導者、
20 年以上の実践者から、1 年未満の実践者まで
様々です。以下、インタビューの記録の中から、
いくつか抜粋した後、私自身の見解を述べてみ
ます。

①　最初の体験
A 「確かこういう（体のライン）に沿って、

ピリピリっていう感覚が走っていくって
いうか、そういう感じがあって、それは
あんまり一人で瞑想している時にはな
かったような感じだった。」

B 「ある程度、自分ではいつもある状態ま
で入って瞑想するようになって、さあそ
の次どうしようかなって言う時に伝導瞑
想を紹介されて。それで大祈願を唱えた
ら、いつもは自分で空の状態、思考停止
の状態に入るんですが、その時に体から
脱同一化した、その存在に向けて思いっ
きりバーンとすごいエネルギーを感じた
んですね。やる前は、肉体のここ（ア
ジュナ）に感じるんだろうと思ってたけ
れど、魂の次元に、そこにいきなりエネ
ルギーが伝導されるのか、これは面白い
もんだなと、瞑想観が少し変わりました。
自分自身の心と身体を整えて真我に意識
を向けるというようなんじゃなくて、普
段自分が真我、魂だと思ってるところに
エネルギーがくる、その世界よりももっ
と広い世界がそこに広がっている」

②　個人瞑想との違い
C 「坐りやすい。坐れる人の中に入れても

らっている、という感じ。」
D 「奉仕の手段は色々ですけれども、メ

ディテーションでやるっていう意味では、
これは一生やれることですし、相矛盾す
ることじゃなくて、個人瞑想で、それが
パーソナルなものであっても、あるいは
他の瞑想であっても上手に両立していき
ながらやれる瞑想になってるのかなと思
います。私自身は自分自身で個人瞑想を
成就するのに 5 年ぐらいかけてました。
その後教えるようになって、まあ自分と
しては 10 年ぐらいかけて土台作ったのが、

魂・瞑想・奉仕：個人からグループへ（神村）

33



後から来る人は 5 年ぐらいで、特にエネ
ルギー感じるのもそれぐらいかかってた
のが、半年ぐらいで。すでに伝導してる
グループの中に入れてもらって淡々とや
れば、若い人たちは割とすぐ、これがエ
ネルギー伝導してる状態かとか、これが
チャクラが伝導して動いてる状態かって
のは比較的体験としては早い。そういっ
た意味ではクレームさんが説明してるよ
うに促成栽培っていうか、一人でやって
たら 5 年 10 年かかるところを数か月でね、
体験ができると。だけど同時に、みんな
でやりますから自分は居眠りしててもい
いわけですし、なんとなくそこにつるん
でるとですね、いいような感じになって、
伝導瞑想特有のピットフォールって言う
か、そういうものはやっぱあると思って
て。けれど、まぁ私自身の中ではそう
いったエネルギーということ、チャクラ
ということに関しては、すでにきちっと
したそういったのが出来上がってるグ
ループの中に入れていただくっていうの
は非常に早いんだなと思いました。」

　伝導瞑想を行った後、どの程度効果的に奉仕
ができたのか、どれくらいエネルギーを伝導で
きたのかは瞑想者自身で判断することは不可能
であるとされています。当人としては、エネル
ギーの変化を感じ、自分自身で律していくしか
ありません。もちろん全く何も感じなかったと
いうケースもあります。しかし、多くの場合、
このインタビューでもみられるように、なんら
かの形で変化するエネルギーを瞑想中に経験す
ることは珍しくないようです。私自身も、非常
に明確にエネルギーの質が変化することが感じ
られるような体験があります。それは、他の瞑
想ではあまり経験することがない、まるで自然
の中で天候の変化によって風が変わるかのよう

な不思議な感覚でした。でも同時に、これは暗
示の影響や自己催眠の状態によるものなのか、
という点にも、常に注目しています。今回引用
したインタビュー記録以外の対象者の間でも、
そのような点に注目しながら慎重に行っている
ケースはしばしばみられました。

③　システムを通しての気づき
E 「ペースがあるのは助けられる。目的が、

奉仕の目的とはっきりしているので、普
通に自分がその時その時で坐る時と違う。
そのために集まっているという目的が
はっきりしているので、私的にはやりや
すいなっていうのはあります。自分が

（欲をもって）やりたいから、というの
ではなく、何かしら役に立つっていうの
は、嬉しいなと思う。」

F 「個人瞑想だと自分自身の人格を統合す
ると言うのが最初の基本になる…だけど
その問題を整えて以降どうするのか、つ
まり魂の世界なんて本当にあるのか、あ
るいはトランスパーソナルな世界がある
のか、そこはやっぱり瞑想してみないと
わかんない世界。しかも落とし穴がいっ
ぱいあって、当然自己催眠的に、自分の
マインドで勝手なイメージの世界を作っ
てそのイメージに浸ることが瞑想だって
勘違いすることもあるが、そういった
ピットホールに落ちないで、正しく瞑想
をしていくようになると、自分を整える
だけじゃなくて、魂の世界に開かれてく
る。より大きなつながりの世界が自覚で
きる。その、個人のところからつながり
の世界に飛躍するって言うか、そういう
時には、伝導瞑想すると、そこのところ
は早く抜けられる。」

　伝導瞑想の、継続的に、規則的におこなうと
いう基本条件は、シンプルですが、最も難しい

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

34



点でもあります。いかなる時も、決まった時間
に、決まった場所で、しかも、3 人以上のメン
バーで、何年にもわたり淡々と、確実に行うこ
と。奉仕ですから、当然、一切物質的報酬はあ
りません。精神的な面での達成を願ったとして
も、個人が悟りに至るかどうかは目的にされて
いませんから、その目途もたちません。あるタ
イプの人にとっては、とてつもなく地味で、一
見少々退屈な瞑想にみえるかもしれません。し
かし、これは、伝導瞑想に限らず、様々な瞑想
修行のプロセスにおいても、必然的に訪れる自
己否定の学習に相当すると考えることもできま
す。自分がいかにして「ひとかどの者」になれ
るのか、いかにして自分をさらに成長させられ
るのかという、自己に関する関心事から離れ、
自らの期待する理想的な結果にこだわらず、全
体から必要とされていることを、ただシンプル
に実践すること。しかし、あくまで個人が行っ
ていることは、ただ眉間に注目を置き続けてい
るだけであること。それらを念頭におけば、

（何やら自分は他者とは違って特別に素晴らし
い人間だという）傲慢な想念を抱くこともあり
ません。このように、この瞑想全体のシンプル
な手順の中に、日常の自分自身の心を見つめ直
すきっかけにもなり得るような、自己否定の経
験につながる小さな瞬間を多く発見できるよう
にも思います。そして、継続していると、共に
実践するメンバーの存在や場自体が、いつでも
大きな助けになっていることに気づかされます。

７．グループ瞑想と「Why Meditate?」

　 20 年以上前、私がはじめて伝導瞑想の実践
体系を知ったとき、なんと美しい瞑想なのだろ
うと驚嘆したことを思い出します。神秘的な要
素もありますが、シンプルで無駄がなく、さら
によく観察すると、細部にわたって、人間存在
や関係性において深い気づきをもたらしてくれ

る象徴的要素が詰め込まれているように思えた
からです。中でも「3 人以上で行うこと」11 と
いう原則は、一般的に瞑想が個人で行われるも
のとイメージされることが多い中、伝導瞑想の
ユニークさをとりわけ際立たせる特徴でもあり、
象徴的要素でもあるようにとらえています。実
際、個人瞑想における相当の熟達者であっても、
あと最低 2 人、共に瞑想を行いたいと喜んで自
ら意志する他者が存在しない限り、伝導瞑想は
実践できません。さらに、メンバーの中に、日
常的には全く自分とそりの合わない人物がいた
としても、その人物の存在と協力がなければ、
実践できないということになります。このよう
な原則のもとで展開されるプロセスには、自ら
の個人性に由来するこだわりがリアルに表面化
すると同時に、この世界の相互依存性、私たち
が共に生きる存在であることの認識を深める機
会が豊かに用意されているようにも思います。
　また、伝導瞑想ならではのユニークな原理の
一つに、「三角組の科学」12 と呼ばれているもの
があります。この瞑想中に伝導されるエネルギー
は、瞑想者 3 人ごとの組み合わせ（三角組）の
数に対応して送られるとされています。そのた
め、伝導瞑想を行っている間、参加する人数が
増え、3 人ごとの組み合わせの数が増えるほど、
より強力にエネルギー伝導の奉仕ができるとい
うわけです。たとえば、実践者が 3 人のグルー
プであれば、3 人の組み合わせはひとつ、つま
り三角組が 1 個できると考えます。5 人になれ
ば 3 人ごとの組み合わせは 10 通り、つまり三
角組が 10 個です。10 人で三角組は 120 個とな
り、1 人あたり 36 の組み合わせが可能になり
ます。20 人で三角組は 1140 個（1 人 171 個）、
100 人で 16 万 1700 個（1 人 4851 個）です。人
数が増えるにつれ、一人が加われば組み合わせ
の数は急激に増えるようになりますし、逆に、
一人が途中で抜ければ、それだけの数が失われ
てしまいます。つまり、メンバーの数が多いほ

魂・瞑想・奉仕：個人からグループへ（神村）

35



ど、一人一人が負っている組み合わせの数は莫
大に増えるため、一人の存在は数に埋もれない
どころか、その人の存在意義自体がますます重
くなる原理が示されているのです。私は、これ
は、人間一人一人の存在の重要性を感じられる
原理であると同時に、人類という大きなグルー
プの可能性をも同時に示す、象徴的原理である
ようにもとらえています。
　現代社会において、特に、経済界のみならず、
多方面の領域を席巻している商業市場主義の観
点では、市場価値のない個人は容易に排除でき、
より価値あるものに代替可能な存在だとみなさ
れがちであることは否めません。地球上のあら
ゆる個人は、80 億近い「人類」というグループ
の構成員であることは、誰にとっても紛れもな
い事実であるにもかかわらず、一人一人の存在
の重みは希薄になり、リアルに実感することが
難しくなってしまいました。実際、私自身の日
常においても、家族や友人等、自分と関わりの
深い存在以外の個人に対して、一人一人の存在
の重みを実感できる瞬間がどれほどあるかと顧
みると、とてもいたたまれなくなります。この

「三角組の科学」を象徴的原理としてとらえて
みると、私たちの日常生活では、個人の存在が
世界全体に対して持っている責任や影響力、人
類というグループが有している可能性に対して、
あまりに軽く見積もられており、今なおいかに
ぞんざいに扱われているかという事実を、あら
ためて突きつけられているかのように思います。
　やや理屈っぽくなってしまいましたが、伝導
瞑想は手順においては単純で簡単な瞑想である
ことには変わりません。何十年実践を重ねたと
しても、最初の条件や、やり方が変わることは
ありません。瞑想者の自由意志が重んじられ、
義務や強制で参加することは一切求められず、
組織図も、リーダーや指導者もおかないことが
基本条件ですから、各個人の奉仕に対する貢献
度や出来栄えの評価についても、フィードバッ

クされることはありません。もしも伝導瞑想を
利用して、単に、病や仕事、人間関係などの人
生上の問題を解決し、自分の理想の状態に到達
しようという動機のみで続けようとするならば、
遅かれ早かれ、なんらかの内的な抵抗に阻まれ、
淡々と継続することはとてつもなく難しくなっ
てしまうでしょう。けれど、その都度自己欺瞞
を識別し、毎回真剣に実践するならば、それは、
忙しい現代社会の日常生活におけるわずかな時
間の中で、個人性へのこだわりを手放し、より
普遍的な内的世界に心を開き、あらためて世界
と自分を関連づけ、自らその責任の一端を引き
受ける行為へとつながっていくのでしょう。

８．「Why Meditate?」個人から 
グループへ

　それでは、最後に、今回いただいたテーマで
ある「Why Meditate?」の問いに戻って、現時
点での私の見解を述べてみたいと思います。
　個人瞑想も、グループ瞑想も、私にとっては
必要不可欠なプロセスでした。異なる二つのタ
イプの瞑想を経験して思う「Why Meditate?」は、
瞑想の違いに関わらず、過去も、そして今もな
お、それでもこのような私を変わらず瞑想へと
向かわせる内なる促し 13 が、自分も含めたすべ
ての人の内に、いつでも変わらず存在している
ことに気づき、とどまり続ける「眼差し」。そ
のような眼差しを見出そうとしているのではな
いかと思います。それは、かつてコルカタの聖
テレサが、日々の祈りとあらゆる人々の内に、
リアルに「神」を見ていた、その眼差しにつな
がるものなのかもしれません。
　いつの日か、人類というグループ全体も、そ
のような眼差しを通してお互いを理解し、自分
自身や世界とつながり、その中で日々を営み、
人生や世界を創造する時代がくる。その未来に
動機づけられて、私たちは瞑想に誘われている

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

36



付記
本稿は、2023 年 2 月、立命館大学で開催された日本ト
ランスパーソナル心理学/精神医学大会での報告内容に、
一部加筆したものである。

注
1 英国人医師エドワード・バッチにより創始された植

物療法。英国に自生する花や樹木の芽等、自然由来
の材料で作られた 38 種類のレメディを組み合わせ
て飲用し、否定的な状態にある感情のバランスを取
り戻していくセルフヘルプ・システム。世界各地で
様々なフラワーエッセンスが製造されているが、ほ
とんどがバッチの製造方法を基本にしている。

2 Ｈ．セリエによるストレス研究は、1936 年のNature
に投稿された論文 “A Syndrome produced by diverse 
nocuous agents”から始まる。その後、1950 年代初め
にかけて「汎適応症候群」という概念と共に、彼の
ストレス理論は医学領域に大きな影響を与えた。
バッチが世を去ったのは、まさに、セリエの論文が
Natureに掲載された 1936 年であった。

3 バッチは、患者自身が使いやすいように、各レメ
ディごとに軸となる否定的な感情状態を対応させた
平易な指標を作った。今も実際にレメディを使用す
る場合、使用者は各自、バッチの花の指標と自分の
心の状態を比較し、自身の状態に近いと思われる感
情の指標を特定し、対応するレメディを幾種類か選
び飲用するというプロセスを経験する。筆者自身も
大学において、バッチフラワーを補助教材として用
いた実習を 10 年近く継続しているが、毎年「飲用
することだけでなく、この感情をみつめるプロセス
自体も効果的だと思う」という感想を持つ学生は決
して少なくない。

4 “Heal thy Self ”は、1930 年バッチが 44 歳の時に執筆
された。将来を嘱望されていた細菌学者としての
キャリアを手放し、本格的にレメディの開発に着手
し始めた時期にまとめられたものである。協働者の
ノラ・ウィークスは後に “The Medical Discoveries of 
Edward Bach Physician”（邦訳『心を癒す花の療法』
林陽訳 中央アート出版）の中で、次のように記し
ている。「彼は原稿を仕上げるとロンドンの各出版
社に持ち込みましたが、どこも出版する責任を負お
うとしませんでした。内容があまりに革命的すぎる
と思えたためです。この頃バッチは資力が底を尽き、
自費出版する資金がありませんでした。万人がそこ
から益するよう、自分の発見したものをできる限り

沢山の人に知ってもらうことが彼の願いだったため、
彼は大変落胆しました。」バッチは神秘的で近寄り
がたい聖人のように思われることもあるが、彼と直
接交流した人々の印象では、情熱的でせっかち、率
直で飾らず、少々風変りだが気さくな、愛すべき人
物であったらしい。しかし、苦しむ人を前にした時
には、深い慈悲に満ち溢れ、苦痛を和らげ、希望と
励ましを惜しみなく与えたという。この著作は翌年
の 1931 年に幸い出版社がみつかり、以後再版され
て現在に至っている。ウィークス氏のこの記録は、
生前のバッチの欠点だが魅力ともいえる、極度に性
急な傾向が感じられる微笑ましいエピソードの一つ
でもある。

5 バッチは最晩年、 オックスフォードシャー州ソット
ウェル村の「マウントバーノン」という小さなコテー
ジで暮らした。このコテージは彼の死後、協働者た
ちによって、彼の遺言どおりにレメディのシステム
を守り、それを必要とする人々に提供する仕事の活
動拠点となった。現在も、母液を製造する場である
とともに、バッチの遺志を継ぐ献身的な後継者たち
によって、レメディに関する情報提供とプラクティ
ショナー教育を行う機関として運営されている。因
みに規定の教育プログラムを修了し、このセンター
の規約に則りコンサルテーションを行うプラクティ
ショナーを、BFRP（バッチ財団登録プラクティショ
ナー）と呼ぶ。

6 “Heal thy Self ”第 2 章参照
7 同上 第 2、6 章等参照
8 Benjamin Creme『Transmission   A Meditation For The 

New Age』（邦訳『伝導瞑想―21 世紀のヨガ』石川
道子訳 シェア・ジャパン出版）第 1 章参照。

9 「大祈願（The Grate Invocation）」（石川道子訳）
　　神の御

みこころ

心の光の源より
光をあまねく人の心に流れ入れさせ給え
光を地上に降らせ給え。

神の御心の愛の源より
愛をあまねく人の心に流れ入れさせ給え
如来（キリスト）よ、地上に戻られ給え。

神の意志、明らかなる中心より
大目的が人の貧

とぼ

しき意志を導かん事を――
如来は大目的を知りこれに仕え給う。

我らが人類と呼ぶ中心より
愛と光の大計画を成させ給え
悪の棲

す み か

処の扉を封じ給え。

光と愛と力とをもて

のかもしれない、という願いをこめて、この発
表を締め括りたいと思います。

魂・瞑想・奉仕：個人からグループへ（神村）

37



地上に大計画を復興させ給え。
10 Benjamin Creme『Transmission    A Meditation For The 

New Age』（邦訳『伝導瞑想―21 世紀のヨガ』石川
道子訳 シェア・ジャパン出版）第 2 章参照。

11 「二人または三人がその名によって集まるところに
は、私もその中にいる。」（マタイによる福音書 18
章 20 節）

12 Benjamin Creme『Transmission    A Meditation For The 
New Age』（邦訳『伝導瞑想―21 世紀のヨガ』石川
道子訳 シェア・ジャパン出版）第 3 章参照。

13 Mabel Collins『Light on the Path』（邦訳『道の光』
田中恵美子訳 竜王文庫）。秘教関連の実践書の中で
も、本書はとりわけ格調高い名著として知られてい
る。その第 2 章の一節は、本文中の「内なる促し」
への気づきの重要性を示唆しているようにもみえる。

「（5）生命の歌に耳を傾けよ （註）最初は君自身の
ハートの中でその歌を求め、その歌に耳を傾けなさ
い。最初は君は次のように言うかもしれません。

「ハートの中にそのような歌はありません。探して
も不協和音があるだけです」もっと深く探しなさい。
もし、また失望したなら、休んで、またもっと深く
求めなさい。どの人のハートの中にも、自然のメロ
ディ、人目につかぬ泉があるのです。それは隠され
ています。而も全く隠れ、沈黙しています。しかし
あるのです。自分の性質の基盤に、君は信仰と望み
と愛を見出すでしょう。悪を選ぶ者は自分の内を見
ることを拒絶し、自分のハートに耳を閉ざします。
その人は自分の魂の光にその眼をおおっているから
です。欲望の中で生きる方がたやすく思うのでそう
するのです。しかし、あらゆる生命の下には阻止す
ることの出来ない強い流れがあります。本当に川が

あるのです。その川を見つけなさい。そうすれば、
どんなに事実に眼を閉ざし、恐怖の幻影を自分で作
り上げようと、最も悪い人間などいないし、一部悪
いものもいないのだということに君は気がつくで
しょう。君が仲間となって闘っている凡てのものは
神の断片です。君の生きている幻影の世界は大変ご
まかしの世界なので、はじめは他の人達のハートの
中の優しい声をどこでみつけられるかと、見当をつ
けるのもむづかしいです。しかし、その声は君の中
に確かにあることを知りなさい。自分自身の中で探
して見なさい、ひとたびその声を聞けば、君のまわ
りでもその声にもっとよく気がつくようになりま
しょう。」

参考文献
E. Bach（1931）Heal thy Self（『バッチ博士の遺産』バッチ

ホリスティック研究会訳・刊 2007）
A. Bailey（1934）A Treatise on White Magic  Lusis Publising 

Company（ベイリー『ホワイトマジック（上・下）』
AABライブラリー訳・刊 2002）

A. Bailey（1954）Education in the New Age   Lusis Publising 
Company（ベイリー『新しい時代の教育』AABライ
ブラリー訳・刊 2004）

B. Creme（1983）Transmission   A Meditation For The New 
Age  Share International Foundation（クレーム『伝導
瞑想―21 世紀のヨガ』石川道子訳 シェア・ジャパ
ン出版 2016）

N. Weeks（1940）The Medical Discoveries of Edward Bach 
Physician（ウィークス『心を癒す花の療法』林陽訳
　中央アート出版 1994）

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

38


