
瞑想における動機の整理の重要性：
体験と予測符号化からの考察

望月　泰博　早稲田大学データ科学センター＊
　
The Importance of Organizing Motivation for Meditation: 
A Perspective from Experience and Predictive Coding

MOCHIZUKI Yasuhiro

はじめに

　本稿では瞑想実践において、自身の瞑想の動
機を問うことの重要性について述べる。マイン
ドフルネス研究では、瞑想が心身に及ぼす効能
およびそのメカニズムについて盛んに研究が行
われている一方で、そもそもなぜ瞑想を実践す
るのかという動機の問題に焦点が当てられるこ
とは稀だ。しかし、私はこれまでの経験から、
本来的な瞑想のためには、自分自身にその動機
を問いただすことが不可欠であると考えている。
これは私が師事する長谷川智師（長谷川 , 2024）、
そしてそのまた師である佐藤美知子師の教えで
ある（佐藤 , 2004）。
　私自身は大学でデータサイエンスの教鞭を取
る傍ら瞑想をする一般人であり（後述のように
山伏ではある）、瞑想の動機の問題について十
分な理解を得ているとは言い難い。しかし、現
時点で間違いのない方向で瞑想行に取り組むた
めの助けになると思えることがあるので、その
ことについて述べたい。
　先に結論を述べておくと、瞑想の動機を問い
ただすことの意義は、目的を定義し、それを効

率的に達成すべく、瞑想実践を行うべきだとい
うことではない。瞑想の動機を掴み、坐ること
で浮かび上がってくるのは、自分自身が抱える
どうしようもない苦しみ、そしてその根本にあ
るこの世界に関する無意識的で非自明な解釈だ。
私たちは瞑想を通して自らの無自覚な世界観に
気づき、それを変容させることができる。それ
はこの世界そのものを一変させる驚きとともに
生起する大きな気づきであり、これこそが瞑想
の醍醐味だと私は考えている。
　以下では、私の修行体験を紹介し、神経科学
研究において近年刷新されつつある脳の情報処
理原理に基づく解釈を与えるとともに、瞑想実
践者に向けて瞑想の動機を整理するための具体
的方法を紹介する。本稿が少しでも皆さんの修
行実践の助けとなれば、これ以上の喜びはない。

瞑想の動機

　あなたはなぜ瞑想するのだろうか？ 私は初
心者に瞑想指導を行う際、まずこのように問う
ことにしている。不思議なことに聴講者は大抵
似たような反応を見せる。みんな少し嫌そうな
顔をしてから、「心の平安が欲しい」「ストレス
を減らしたい」「集中力を高めたい」といった、
各人が期待する瞑想の効果について述べるのだ。
　何を隠そう、私自身はじめて長谷川智師の瞑

特 集 Why Meditate? トランスパーソナル心理学と瞑想
トランスパーソナル心理学 / 精神医学
Vol.23, No.1, Mar, 2024, p.39-p.55

＊ yasuhiro.mochizuki87@gmail.com
早稲田大学データ科学センター
〒 169-8050 東京都新宿区西早稲田 1-6-1 　 1 号館 3 階

39



想教室に参加した際、「どうして教室に来た
の？」と尋ねられ、「心の平安が…」と言った
類のことをゴニョゴニョと述べた。当たり障り
のない話をしながら、何とも言えない気持ち悪
さを感じていたことを覚えている。
　この時感じた不全感は、私が長谷川師、そし
て自分自身に対して嘘をついたことによるもの
だったと思う。というのも、当時の私は修士課
程を修了したものの就職もせず、この先どのよ
うに生きていけばいいのかわからない人生の岐
路にいた。幸い親に養ってもらっていたため路
頭に迷うことはなかったが、自分が何をしたい
のか、どのような道に進むべきなのかわからず、
ただただ途方に暮れていた。このような状況に
あって瞑想を始めた動機は、「どのように生き
るべきか知りたい」ということだったように思
う。瞑想すれば素晴らしいインスピレーション
が得られて、目の前に薔薇色の人生が展開する
はずだという子供じみた幻想を抱いていた。し
かし、「なぜ瞑想をするのか？」と問われても、
そのようには答えなかったし、「自分は今とて
も苦しいのだ」とも言わなかった。
　瞑想初心者が「心の平安が欲しい」「ストレ
スを減らしたい」「集中力を高めたい」といっ
た動機を口にするのは、広く喧伝されている瞑
想の効果を期待してのことなのだろう。実際、
様々な研究がマインドフルネスに基づく介入

（Mindfulness-based intervention）の効果として、
心理的・身体的健康の改善および諸々の認知能
力の向上を報告している（Creswell, 2017）。瞑
想という一見わけのわからない行為が科学研究
の対象となり、しかも呼吸を観察するだけで
様々な効果が得られることは、大きな社会的イ
ンパクトをもたらした。
　しかし、近年はこれまでのマインドフルネス
研究について、その概念的・方法論的問題や実
験結果の解釈の難しさを指摘する意見も少なく
ない（Davidson & Kaszniak, 2015; Van Dam et al., 

2018）。また、マインドフルネスに基づく介入の
効果については、関連論文の増加にともないメ
タ解析が行われており、依存症・不安障害・う
つ・慢性痛・統合失調症・過食などの精神疾患
に対して中程度の効果が見られる一方（Goldberg 

et al., 2018）、認知能力の向上に関しては期待さ
れていた効果が一貫して得られているとは言い
難い状況だ（Im et al., 2021）。特にマインドフ
ルネスブーム当初の研究に関しては研究の質の
問題が指摘されており、メディアを通して喧伝
されたマインドフルネスの効果の多くは未だ確
立されていない科学的知見であることを理解す
る必要があるだろう（Van Dam et al., 2018）。

動機の背後にある理想

　ところで、私自身は「目を閉じ呼吸を観察す
るだけで良きことが立ち現れる」といった類の
話には甚だ疑問を持っている。瞑想とは自分自
身の内的世界を探究するための一つの方法であ
り、自分しか知らない（あるいは自分さえも知
らない）極度にパーソナルな事柄を抜きにして
語り得るものではないと思うからだ（長谷川師
は「便所の中に顔を突っ込まない限り、本当の
光は観えない」と言う）。
　カバットジンは次のように述べている（Kabat-

Zinn, 1990, 訳は引用者による）：

　ストレス・クリニックに来る人は、どのよ
うな問題を抱えているにせよ、「心の平和」
が得たいと言う。［中略］私はかつて、瞑想
はそれ自体が非常に強力で癒しとなるため、
瞑想を続けさえすれば、成長と変化が訪れる
ものだと思っていた。しかし、時とともに、
ある種の個人的ビジョンも必要であると考え
るようになった。おそらくそれは、自分自身
の思考が成長の可能性を制限していることを
知った時、あるいは今の身体の限界を受け入

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

40



れ、その中でどのように生活するかを学んだ
時、自分は何者になるのかというビジョンだ。

［中略］このビジョンは、自分にとって最も
大切だと信じられることでなくてはいけない。
最高の自分であるために、自分自身と調和す
るために、人として完全に統合されるために、
全体的であるために、必要だと思えるもので
なくてはならない。

　ここで重要なのは、カバットジンが「心の平
和」と「ビジョン」を明確に区別していること
だ。一読すると心の平和も一つのビジョンに思
えるかもしれないが、両者には明確な違いがあ
る。心の平和が一般的発言であるのに対して、
ビジョンにはその人の人生に関わる重要な情報
が含まれている。
　カバットジンが「ビジョン」と呼ぶことを

「理想」と言い換えても良いだろう。言葉の定
義上、「理想」と「現実」には隔たりがある。
理想と現実が一致しているのであれば、それは
もはや理想とは言えない。ウェルビーイングや
能力の向上を求めて瞑想を始める人は、その背
後にウェルビーイングや能力を欠いた自分が存
在するはずだ。このような理想と現実のギャッ
プを埋めようとして、私たちは目を閉じ坐るの
ではないだろうか？

ブナの森での体験

　私の場合、修行を始めてしばらくした頃、「良
い人になりたい」という動機を持っていた時期
がある（客観的に見るといささか痛いが、本当
なので仕方がなかった）。当時の私は、修行す
れば人格的成長を遂げることができるに相違い
ないと思っていたわけだ。そして、これは後に
わかることであるが、このような瞑想の動機の
背後には「他の追随を許さない唯一無二にして
完全無欠の善人」とでもいった極端な理想像が

あった。しかし、当然そんな風になれるはずも
ないので、理想と現実の狭間で葛藤することに
なる。
　このような折り、「『良い人になりたい』とい
う願いそのものが自分以外の全ての人を損な
う」というインスピレーションを得たことが
あった。今になって考えてみると、私の極端な
理想像に合致する人など存在せず、全ての人に
悪人の烙印を押さざるを得ない。至極当然の話
である。しかし、この気づきは当時の自分に
とっては瞑想の動機そのものを根底から覆され
る驚きであった。そして、この気づきにとも
なって印象的な体験があったので、そのことを
紹介したい。
　出羽三山神社が主催する「秋の峰」と呼ばれ
る山伏修行に参加した時のことだ。秋の峰では、
およそ 150 名の山伏が羽黒山山中で一週間の山
籠りを行う。修験の古式に則り十界修行の形式
が取られており、修行期間のあちこちに、地獄・
餓鬼・畜生・修羅・人間・天の六道、声聞・縁
覚・菩薩・仏の四聖からなる十界それぞれの世
界を体験するためのイベントが散りばめられて
いる。なかでもひときわ重要視されるのが、人
間界の行とされる大懺悔だ。これは修行期間の
最終日、出羽三山の開祖蜂子皇子が最初に行を
取ったとされる古代の風葬地で執り行われる。
　先の気づきが起きたのは、ある年に懺悔の行
を終え、羽黒山のブナの森を登り返していた時
のことだ。前述の通り、当時の私の瞑想の動機
は「良い人になりたい」ということであり、ま
さに良い人になるべくせっせと行をしていた。
そして、その願いを持つことが全ての人を損な
うという気づきは修行の前提をひっくり返され
るメッセージであった。私は修験において懺悔
と呼ばれるのは、一般的に考えられるような後
悔をともなう反省ではなく、当たり前だと思っ
ていることが突如として覆る際に起こる一連の
意識経験のことではないかと思う。このような

瞑想における動機の整理の重要性：体験と予測符号化からの考察（望月）

41



時には、新鮮な驚きとともに、自分の奥深くか
ら喜びが湧き上がってくる。私の場合は大抵ニ
ヤニヤしてしまうのだが、この時も一人ニヤニ
ヤしながら山道を歩いていた。
　突如として耳鳴りがして目の焦点が合わなく
なり、そのまま卒倒しそうな立ちくらみに襲わ
れた。しばらく目を閉じ、また開けたときのこ
とだ。世界が一変していた。目にみえるすべて
が鮮やかに輝いていた。もちろん、さっきまで
と変わらないブナの森に立っているのだが、到
底同じ場所にいるとは思えず呆然とした。そし
て、何よりも印象的だったのは、私のなかで感
情的葛藤とでも呼ぶべきものが消失していたこ
とだ。それは、おそらく私が生まれ落ちた瞬間
から一時も絶ゆることなく経験してきたもので
あり、無くなることで始めていつもそこにあっ
たことに気づかされるという体験であった。
　このような意識状態の中、明らかに思われる
ことが二つあった。一つは、こんなにも美しい
この世界がなぜ今までそう見えなかったのかと
いえば、私自身がこの世界を汚していたのだと
いうこと。そしてもう一つは、この意識で生き
ていれば必ず周りが良くなるということだ。残
念ながら数時間後、シュンシュンシュンシュン
という音とともに私の意識は通常の状態に落ち
た（レコードが止まるように）。普段の意識状
態に戻って振り返ると「なぜそんなことが確信
できるのか？」と思うわけであるが、その時は
それがとても当たり前のことのように感じられ
たのだ。
　この体験が自分の中で整理されるまでには時
間を要したが、このことをきっかけに私の瞑想
観・修行観は大きく転換したように思う。瞑想
の動機に関して言えば、それまでは良い人にな
りたいと思って修行をしていたわけであるが、
これは自分の中に善悪という良し悪しの軸を持
ち、時とともに悪から善へと成り行くという期
待のもとのことであった。しかし、あの時経験

した意識は、良し悪しの判断も、成り行くこと
への期待もなく、ただただ光に満ちていた。そ
して、折りに触れて同様の意識を経験するうち、
それは修行の果てに獲得されるものではなく、
いつもそこにあるものとして感じるようになっ
た。もちろん私のなかだけでなく、全ての人の
なかにという意味だ。
　人間のなかにそっくりそのまま美しい世界が
あることを知った今では、「良い人になりたい」
という修行の動機は「あの意識に触れていた
い」ということに変化している。そして、当時
を振り返って思うのは、瞑想の動機の背後には
苦しみが存在し、その苦しみを生み出している
のは、この世界に関する無意識的かつ非自明な
解釈なのではないかということだ。
　後の節で整理するが、私はこの世界観のこと
を「実存的信念」と呼んでいる。当時の私の場
合、それは「人格的成長こそが人生至高の目
的」という信念であった。突き詰めて考えてい
くと、私たちが普段感じるリアリティーは実存
的信念に基づき生成されているように思われる。
そして、ブナの森での体験は、私の実存的信念
が更新されたことによって生起したのではない
かと考えている。

予測機としての脳

　さて、本節では瞑想の動機そのものの話から
一旦脱線して、近年の神経科学研究において脳
の情報処理原理の理解が刷新されつつあること
を説明する。そして、後の節では、その理解に
基づく瞑想の動機を問うことの意義について述
べる。
　脳は何をするための臓器だろうか？ 例えば、
腸は消化された食物から栄養素を吸収して体の
各部に供給しているし、肺は酸素を取り込み二
酸化炭素を排出している。これに比べ、脳は神
経系の中枢であり、知覚・運動制御・思考・感

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

42



情・記憶などその機能は多岐にわたる。「結局
何をしているか？」と問われると、シンプルな
答えがあるわけではなさそうに思える。
　知覚に話を限定すれば、これまで長くの間、
脳の機能的本質は「コンピュータ」のアナロジー
を用いて理解されてきた背景がある。脳とは、
末梢に入力された刺激に対して何らかの計算を
行い、出力を返す情報処理装置のようなもので
あろうというわけだ。これは脳における情報処
理が、基本的に下流（末梢あるいは低次領域）
から上流（中枢あるいは高次領域）への一方向
的な流れを持つという見方である（図１、左）。
視覚情報処理を例に取れば、低次領域では視覚
対象の局所的で単純な特徴が抽出され、その後
信号が高次領域へ向かう過程で徐々に全域的で
複雑な特徴が抽出されていくといった説明がな
されてきた。
　これに対して、近年脳を「予測機」として捉
える見方が注目を集めている（Seth, 2021）。こ
れは、脳における感覚情報処理の本質を「感覚
入力の予測」とする見方だ。脳内には入力を予
測するための「内部モデル」が保持されており、
その予測がなるべく上手くいくよう内部モデル
が更新されていくと考える。この場合、脳内で
の情報の流れは、一方向的ではなく両方向的に
なる（図１、右）。内部モデルを適切に更新す
るためには、下流から上流へ感覚情報を送るこ

とに加え、上流から下流へ予測情報を送り、両
者を比較する必要があるからだ。
　コンピュータモデルでは下流から上流へのボ
トムアップな特徴抽出の結果として知覚が生起
すると考えられてきたのに対し、予測機モデル
では内部モデルとそれに基づくトップダウンな
予測信号によって知覚が形成されると考える。
知覚経験が感覚信号の反映であれば、あるいは

「あるがままに見る」ことも可能なのかもしれ
ないが、それが内部モデルの反映であるならば、
そもそもあるがままに見ることなど不可能であ
るように思われる。
　コンピュータモデルに比べ予測機モデルが支
持されようになってきたのには色々と理由があ
る。例えば、視覚情報処理に関わる諸領域の解
剖学的結合を調べてみると、下流から上流への
結合だけでなく、上流から下流への結合が豊富
に存在することが知られており、上流からの信
号を受け取る下流の神経細胞が様々な機能的役
割を担うことが分かってきた（Gilbert & Li）。
　また、ボトムアップな情報処理過程では説明
し難い顕著な現象として、「アントン症候群」
と呼ばれる稀な症例がある（Eagleman, 2011）。
アントン症候群は、脳梗塞や頭部外傷などによ
る後頭葉の損傷が原因となって引き起こされる
視覚障害であり、患者の視覚は重度あるいは完
全に障害される。ところが、患者本人は一見普

図 1 　�脳のコンピュータモデル（左）と予測機モデル（右）における情報処理のイメージ。 
矢印は情報処理の流れを表す。

瞑想における動機の整理の重要性：体験と予測符号化からの考察（望月）

43



通に行動するため、家族や医療スタッフもすぐ
には患者の失明に気づかない。患者が家に戻っ
てから家具につまずく、身近にあるものが見つ
けられないといった行動をみせ、周囲に存在し
ない人や物について語り出すことで、患者が失
明していることが徐々に明らかになっていく。
つまり、患者自身は視知覚を経験しており、自
身の視覚障害を認識できないのだ。
　コンピュータモデルで想定されるボトムアッ
プ型の視覚情報処理ではアントン症候群の症状
を説明することはできそうもない。下流に位置
する低次視覚野を損傷すれば、それより上流へ
信号を送ることができず、視知覚が生まれない
はずである。一方で、予測機モデルを想定すれ
ばアントン症候群の症状がうまく説明できる。
下流から上流へ信号を送ることができなくても、
より上流に保持された内部モデルやそれに基づ
く予測信号によって視知覚が生まれ得るからだ。

予測に基づく知覚経験

　以上で説明した脳の予測機モデルは、近年注
目されている「予測符号化（Predictive coding）」
と呼ばれる理論に基づき提案されているものだ

（Millidge et al., 2021）。予測符号化理論では、脳
で行われる階層的情報処理の各階層において、
上層の内部モデルに基づき生成されるトップダ
ウンな予測信号と、下層から送られるボトム
アップな感覚信号の比較が行われ、予測誤差を
最小化するよう内部モデルが更新されると考え
る（図２）。
　予測符号化理論の源流は古く、ドイツの物理
学者で生理学者のヘルマン・ヘルムホルツが
1867 年に提案した「知覚は無意識の推論である」
というアイディアに遡る（Helmholtz, 1867）。
例えば、海岸線で夕日を見ているところを想像
してみよう。私たちは「太陽が水平線に沈んで
いく」と感じるが、もちろんこれは事実に反す

る。太陽が公転しているのではなく、地球が自
転しているのだ。しかし、ここで重要なのは、
太陽が公転しているにしても、地球が自転して
いるにしても、得られる視覚刺激が同一となる
ことだ。つまり、たった今自分の目の前に展開
する光景から、その原因を正しく特定する術は
ない。そのために必要な情報を十分に得ること
ができないのだ。このように、視覚刺激に基づ
き視覚対象のあり方を推定することは、基本的
に不良設定問題となる。それにも関わらず、私
たちが目の前の光景を（たとえ間違っていたと
しても）解釈できるのは、脳が複数の可能性か
ら何らかの意味でよりもっともらしい一つを選
択するためである。そして、この選択は無意識
のうちに行われる。これがヘルムホルツの言う
無意識の推論のアイデアである。
　ここで簡単な実験を行ってみよう。図３はア
ルジェリア中部の「ティン・ビデル・クレーター」
を上空から撮影した写真だ。このクレーターは、
隕石の衝突によって形成されたと言われる。左
右の写真は 180 度回転していることを除けば同
じ画像である。クレーターの写真として自然に

図 2 　�予測符号化理論に基づく感覚情報処理の
イメージ。階層的情報処理の各階層では、
予測誤差最小化に基づき内部モデルが更
新される。

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

44



感じられるのはどちらだろうか？
　おそらく、左側と答える方が多いだろう。一
般的には、左側の写真は中央に見えるクレー
ターが周りよりも低く、右側の写真は逆に隆起
して見えやすい。また、この論文を 180 度回転
して眺めてみると、凸凹の見え方が逆になるは
ずだ。
　これは「クレーター錯視」と呼ばれる錯覚の
一例である。このような錯覚が起こるのは、私
たちが「光は上空から降り注ぐもの」という事
前知識に基づき影の現れ方を無意識に解釈した
上で、写真に映る対象の凸凹を知覚するためと
説明される。上が明るく下が暗い物体は出っ
張っているもの、その逆の場合はへこんでいる
ものとして無意識に知覚しているわけだ。
　さて、実際のティン・ビデル・クレーターは
といえば、それは台地の上にある。写真中央に
見える二重ないしは三重の円が隕石の衝突に
よって形成されたクレーター部分であり、その
外側は台地、さらに外側は低地となっている。
影になっているのは台地のへりが崖になってい
る部分である。左側の写真が窪んで、右側が隆
起して見えていた場合、実は右側の見え方の方
が事実を反映していることになる。それにも関
わらず左側の写真の方が自然に感じられたのは、

「クレーターは凹んでいるもの」という事前知
識のためであろう。混乱した読者もいるかもし
れないが（私は混乱した）、もう一度図３を見
直して欲しい。ティン・ビデル・クレーターが
台地の上にあると知った今、今度はどちらの画
像も隆起して見えはしないだろうか？（私には
そう見える。）
　これらのことから、視覚対象そのものの特性
だけでなく、それに関わる事前知識が私たちの
知覚に無意識の影響を与えていることが分かる。
予測符号化理論の枠組みに大雑把に照らすと、
初めてティン・ビデル・クレーターの写真を見
た際、私たちの内部モデルは「光は上空から降
り注ぐもの」「クレーターは凹んでいるもの」
という事前知識によって構成されており、この
内部モデルと齟齬が少ないのが左側の画像であ
るため、そちらの方が自然に見える。しかし、

「ティン・ビデル・クレーターは台地の上にあ
る」という事前情報が与えられると、内部モデ
ルが更新され、今度はどちらの画像も隆起して
見えてくるというわけだ。
　予測符号化を用いて同様に説明できるのは、
視覚情報処理に限らない。例えば、身体所有感
に関連した例として、「ラバーハンド錯覚」に
ついて考えてみよう（Botvinick & Cohen, 1998）。

図 3 　ティン・ビデル・クレーターを上空から撮影した写真（Allen, 2013）。

瞑想における動機の整理の重要性：体験と予測符号化からの考察（望月）

45



実験ではまず被験者の前に衝立を置き、被験者
が自身の右手を目視できないようにする。その
上で被験者の前にゴム製の手を置き、実験者が
ゴム製の手と被験者の右手を同時に筆で撫でる。
すると被験者には、ゴム製の手があたかも自分
の右手であるように感じられる。この実験条件
下では、被験者の体性感覚には筆の感触が、視
覚にはゴムの手が撫でられている様子が、それ
ぞれ入力されている。すると脳では、異なる感
覚モダリティに入力された刺激の総合的な説明
として、もっともらしくない内部モデルが棄却
され（今私の手は衝立によって隠れており私か
らは見えないが、目の前にあるゴムの手と同期
して撫でられている）、よりもっともらしい内
部モデルが採用される（今私は自分の手を見て
おり、それが筆で撫でられている）。そして、
私たちはよりもっともらしい内部モデルに基づ
く知覚を経験することになる。
　身体所有感に関わるさらに驚きの錯覚として、
VRゴーグルを用いた実験から体外離脱体験を
誘発したという報告がある（Ehrsson, 2007）。
実験では被験者が着用したVRゴーグルに、椅
子に座る被験者自身の姿を 2 メートル後方から
撮影するビデオカメラの映像がリアルタイムで
映し出される。そして、実験者は両手に棒を持
ち、片方の棒で被験者の胸を繰り返し叩く。そ
して、もう一方の手を同期して動かしながら、
その手とその手に持つ棒の動きをビデオカメラ
に映す。被験者の体性感覚には胸を棒で叩かれ
る刺激が、視覚には自分の後ろ姿および胸に感
じる刺激と同期したタイミングで動く実験者の
手と棒の映像が入力されるという状況だ。する
と、およそ 6 割の被験者が自分が自身の体の後
方に浮いているような感覚を覚えるという。
　この錯覚は「フルボディ錯覚」と呼ばれ、ラ
バーハンド錯覚の場合と同様、予測符号化理論
に基づき説明することができる。脳では感覚刺
激の説明としてもっともらしくない内部モデル

が棄却され（今私はカメラに映った自分の後ろ
姿を見ており、実験者は両手に棒を持ちながら、
一方の手で私の胸を叩き、もう一方の手をカメ
ラに映している）、よりもっともらしい内部モ
デルが採用されるのだ（私は自分の体の後方に
体外離脱し、体外離脱した私の胸を実験者が叩
いている）。この他にもVRゴーグルを用いた
同様の実験から、自分自身と握手する錯覚を引
き起こす（Petkova & Ehrsson, 2008）、体がバー
ビー人形になった錯覚を引き起こすといった実
験の報告がある（Van Der Hoort et al., 2011）。

「私は自分の身体を所有している」という疑い
ようもなく思える知覚経験がいとも簡単に歪ん
でしまうのは驚きではないだろうか？

世界モデル

　さらに近年、カール・フリストンが予測符号
化理論の拡張として提案する「自由エネルギー
原理（Free energy principle）」と呼ばれる理論が
注目されている（Friston, 2010; 乾& 阪口 , 2020）。
自由エネルギー原理では、知覚を含む様々な脳
機能が予測誤差最小化の枠組みから説明されて
いる。例えば、運動制御は筋感覚に対する予測
誤差最小化プロセス、感情は内受容感覚および
その変化の原因に関する予測誤差最小化プロセ
スといった具合だ。また、一部の精神疾患も不
適切な予測誤差最小化プロセスとして解釈でき
ることも提案されており、例えば、統合失調症
は感覚信号に対して予測信号の精度が高く内部
モデルの更新が起こりづらくなっている状態、
自閉症は予測信号に対して感覚信号の精度が高
く内部モデルの更新が頻繁に起こりすぎる状態
などという解釈が与えられている。また近年で
は、予測符号化や自由エネルギー原理の枠組み
からマインドフルネス瞑想のメカニズムを理解
しようとする試みもなされている（Lutz et al., 

2019; Manjaly & Iglesias, 2020; 髙橋& 荻島 , 2021）。

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

46



ただし、自由エネルギー原理は理論研究に基づ
き提案されており、実験的裏付けが十分になさ
れていない現状であることには注意が必要だ。
　ところで、フリストンは自由エネルギー原理
において最小化される予測誤差の性質の違いに
よって、更新される内部モデルに階層性が存在
することを想定している（Friston et al., 2017）。
詳しい話は割愛するが、その階層の頂点に置か
れるのが「世界モデル」と呼ばれるこの世界に
関する内部モデルであり、世界モデルの更新過程
は洞察が起こるプロセスとして解釈されている。
　仮に私たちの意識経験一般が脳に保持される
何らかの世界モデルに基づき生起しているとす
れば、二つのことが予想される。まず一つは私
たちが自身の世界モデルに対して無自覚であろ
うということ、そしてもう一つは私たちが自ら
の世界モデルを自覚し、それを更新し得るとい
うことだ。
　前述のブナの森での体験には、これらのことが
含まれているように思われる。ブナの森が俄か
に輝き出した時、私には「思ってたのと違う…」
という驚きと、常にあるが故に気づかなかった

ものに触れた感じが体験された。これはそれま
で無意識的であった世界モデルが意識化され、
更新されたことに対応するのではないだろうか。
また最近では、瞑想や滝行の最中、あるいは近
所を散歩している時にも、あの時経験した大き
な意識に触れることがある。しかし、そのよう
な際、衝撃的な経験が生起するわけではない。
これは特定の世界モデルの更新が一度しか起こ
らないことに関係しているのかもしれない。

瞑想の動機、苦しみ、実存的信念

　ブナの森での体験を経て、私は「瞑想の動
機」「苦しみ」「世界モデル」の間に階層的関係
性を想定するようになった。ただし、世界モデ
ルという言葉はいささか客観的すぎるので、代
わりに「実存的信念」という言葉を用いる。そ
の人の世界観を規定する「絶対にこれだけは譲
れない」という当人の実存に関わる信念のこと
だ。以下では、瞑想の動機・苦しみ・実存的信
念の関係について、当時の私の様子を交えて説
明を加えたい（図４）。

図 4 　瞑想の動機、苦しみ、実存的信念の階層的関係性。

瞑想における動機の整理の重要性：体験と予測符号化からの考察（望月）

47



　まず、「実存的信念」の内容は、個人的で非
自明で限定的な世界観を規定する。当時の私の
場合、これは「人格的成長こそが人生至高の目
的」というものであった。生きている限り人格
的に成長してなんぼと無意識に考えていたわけ
である。このような信念は、私の祖父が中国哲
学を研究していたことなど、私の生育歴と関
わっている。当時の私にとって、人格的成長は
何よりも重要な事柄であったが、これは個人的
な信念であり、「何故それが殊更重要なのか？」
と問われても合理的な答えを導くことは難しい。
また、人格的成長にあまりにも強い価値を置け
ば、その他の様々な価値の重要性が相対的に低
くなり、世界観が限定されてしまう。
　次に、実存的信念に基づく世界観は、その世
界における「理想」を形成する。当時の私の場
合、自身の実存的信念に基づき遙かなる人格的
成長をくわだてており、理想は「他の追随を許
さない唯一無二にして完全無欠の善人」とでも
いうものであった。当時の私の場合、善―悪が
良し悪しの軸になっていたが、快―不快、安心
―不安、有能―無能、有名―無名など、個々人
の実存的信念の内容によって良し悪しの軸も
様々だろう。しかし、いずれの場合においても、
良し悪しというのは程度問題であり、より良い
状態を求める限り、永遠に理想が達成されるこ
とはない。そして、おぼつかない「現実」がま
すます強調されることになる。私の場合、「ほ
ぼほぼ悪人よくて偽善者」という現実の自分に
対する認識があった。そして、このような理想
と現実の永続的な乖離は、感情的な葛藤あるい
は「苦しみ」として体験されることになる。
　さらに、苦しみは不快なので、そこからなん
とかして逃れたいという当然の願いが生まれる。
その願いが瞑想の動機となって、私たちは目を
閉じ坐ることになる。私の場合、当時の瞑想の
動機は「良い人になりたい」ということであっ
た。瞑想が実際に人格的成長を助けるかどうか

はさておき、私はそのように信じて疑わなかっ
た。実存的信念に基づく良し悪しから、よくよ
く考えれば疑わしくも思える瞑想の効果を期待
していたのだ。
　このような瞑想の動機・苦しみ・実存的信念
からなる階層的心理構造を想定すれば、私たち
を瞑想に駆り立てるものの本質は、個々人の実
存的信念ということになるだろう。私たちはそ
れぞれの実存的信念に基づく非自明な良し悪し
から自分やこの世界に対して判断を下している。
そして、時とともに現在の悪い状態から未来の
良い状態へと成り行くことを期待している。し
かし、どのような動機を持ってどれだけ瞑想に
励んだところで、同じ実存的信念のなかに留ま
る限り、あなたの苦しみが解けることはないだ
ろう。あなたが生き、感じるこの世界そのもの
が、実存的信念の顕れであるからだ。
　このように考えると、瞑想に限らずいかなる
宗教的・修行的実践を行う場合においても、自
らの内的世界への理解を深めていく以外に苦し
みを解くための道は存在しないように思える。
そして、そこには想像すらしなかった美しい場
所が隠されている。
　ゾクチェンの修行者ナムカイ・ノルブは、教
典から「心こそが、サンサーラとニルバーナを
ともに生みだす。だから、すべてを生みだすこ
の王を知れ！」という言葉を引用した上で、次
のように語っている（Norbu, 1986）：

　「心の本然」、すなわち、わたしたちの心の
真の本質は、すべての始まりから、しみ一つ
なく清らかだ。ただ、清浄な心は、一時的に
無知の汚れによって曇らされ、みずからの本
来の境地であるリクパ（明知）を、知ること
ができずにいる。自分自身の本然を知ること
ができないために、幻のような思考や煩悩に
もとづく行為が生まれ、それによって、さま
ざまな悪しきカルマを積み重ねる。悪いカル

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

48



マが結果に熟していくのは避けがたいから、
六道の世界をさまよいながら、ひどい苦しみ
を味わうことになる。このように輪廻の根源
は、みずからの心の本然の境地を知らない点
にある。そのため、幻影にまどわされ、心の
本性であるリクパから遠ざかることになって
しまう。そして、幻のような行為が強力な習
慣になってしまうのだ。
　清浄なる悟りについても同じだ。自分自身
の心以外のどこかから、目の眩むような光が
さしこんで目覚めるということなどありは 
しない。本然のリクパの境地が、すべての始
まりから清らかなもので、ただ一時的な汚れ
によって曇らされているにすぎないことを、
はっきり理解する。そして気を散らすことな
く、覚醒したまま、この理解をたもち続ける。
そうすれば、汚れはすべて溶け去っていく。

　さて、一旦実存的信念が客体化されると苦し
みが経験されなくなるかといえば、もちろんそ
うではない。私の経験としては、その後しばら
く精神的に不安定になり、通常の意識状態と大
きな意識状態の間を行ったり来たりすることが
続く（これはノルブが言う覚醒を保てていない
ということであろう）。通常の意識状態では、
これまでとは異なる実存的信念の影響が支配的
になり、より包括的ではあるがやはり限定的な
世界観が生まれる。そして、今までとは異なる
苦しみが経験されるようになる。また、それ以
前に経験されていた苦しみについても、それが
無くなるというよりは、それに関わる経験の質
が変わっていく。しかし、これは無意識的な変
化であり、当人には自覚し難いものだ。新たな
実存的信念が支配的となった状態から前の状態
へと意識が落ちると、前と同じ苦しみが前と同
じように経験されるので、どうやら自分は少し
変わったような気がしてくる。主観的には本当
に取るに足らない些細なことに思えるのだが、

この違いは大きな意味を持つ。
　また一方で、時折大きな意識に触れることも
出てくる。前述の通り、初めてこのような意識
状態を経験する際には驚きの経験をするわけで
あるが、繰り返し同じ意識状態を経験しても同
じような体験が起こるわけではない。大きな意
識状態は、通常の意識状態とほとんど同じに思
えるが、よくよく振り返るとどうも微妙に異な
るぞといった感じとして経験される。とても普
通な感じがして、どうもこれは普通すぎると
いった感覚を覚える。このような際には、体験
の強さを物差しにするのではなく、わずかな違
いを識別し得る感性を養うことが重要であるよ
うに思う。そうでないときっと迷うだろう。そ
して、ある程度意識状態の識別ができてくると、
大きな意識は常にそこにあるものとして感じら
れてくる。通常の意識と大きな意識の双方が階
層的かつ同時並行的に存在しており、たった今
自分がどちらにいるかだけの違いであるように
思われる。

動機の整理と実存的信念への気づき

　前節では説明のために実存的信念・苦しみ・
瞑想の動機の関係性をトップダウン的に述べた。
しかし、もちろん最初からこのような関係性が
把握されるわけではない。瞑想の動機がある程
度意識的に触れられるのに対して、瞑想の動機
を生む苦しみはより無意識的であり、苦しみの
原因である実存的信念の内容はさらに無意識的
になっている。通常はある程度意識的に把握で
きる瞑想の動機をありのままに自覚することか
ら始まり、その背後にある苦しみ、そしてさら
にその奥にある実存的信念へと、徐々に自覚の
範囲が広がっていくというプロセスを辿る。
　本質的に無意識的である実存的信念への気づ
きは、どのようにして得られるのだろうか？
考えることでは埒が明かないだろう。あなたの

瞑想における動機の整理の重要性：体験と予測符号化からの考察（望月）

49



思考体系そのものが実存的信念に規定されてい
るからだ。
　ではどうするかと言えば、もちろん目を閉じ
坐るわけだが、ここで強調したいのは意識的に
瞑想の動機を整理することの重要性だ。意識的
に把握し得る瞑想の動機を整理することで、瞑
想中に展開していく無意識を、自らの苦しみや
実存的信念へ向けて、方向づけることができる。
　瞑想の動機の整理は、「自分はなぜ瞑想する
のか？」という問いに対して意識的に暫定的な
答えを出す作業である。具体的な方法について
は次節で述べるが、実際に少し瞑想の動機を振
り返ってから坐ってみるだけでも、普段の瞑想
とは異なる意識状態を体験することができるだ
ろう。もちろん、その効果のほどは動機の整理
や坐り方の上手い下手によって異なる。しかし、
瞑想初心者といえども簡単に動機を整理するだ
けで、熟練者のような坐りを見せることがある。
なかには短時間の瞑想のうちに今後の人生の指
針ともなり得る気づきを得る人もいる。
　このようなことが起こるのは、瞑想の動機と
その背後にある苦しみ、そしてその原因である
実存的信念に一連の関係性があるためだろう。
私たちが瞑想する時、その背後には理想と現実
の乖離に由来する苦しみが存在する。そして、
私たちは瞑想というマジカルに思える方法でな
んとか理想を達成しようとする。このため「自
分はなぜ瞑想するのか？」という問いは、「ど
んな人生を生きたいか？」という、おそらくは
今のあなたの人生における最重要問題と直結し
ている。さらに、理想や苦しみが実存的信念に
基づき生起していると考えれば、同じ問いが

「自分はこの世界をどのような場所と理解して
いるか？」という問題に関係していることもわ
かる。信仰がある方にとっては「神仏とはどの
ような存在か？」という問いに言い換えてもい
いかもしれない。「自分はなぜ瞑想するのか？」
ということは、あなたの人生観・世界観と関わ

る重大な問題なのだ。
　ところで、ケン・ウィルバーは、私が実存的
信念と呼ぶことを「隠れた地図（Hidden map）」
と呼んでいるようだ（Wilber, 2016）。隠れた地
図とは、ウィルバーが提唱するインテグラル理
論で想定される意識構造の発達段階において、
各段階に特有な世界観のことである。「隠れた」
という言葉が使われていることからもわかるよ
うに、ウィルバーも隠れた地図の無意識性とそ
れを明らかにすることの重要性を強調している。
　そして、隠れた地図への気づきを得るための
瞑想法として提案されているのがインテグラ
ル・メディテーションである。これは、人生の
様々な領域（たとえば、人間関係・趣味・信仰
など）において自分が位置する発達段階を包み
隠さず認識し、その発達段階に特徴的な衝動・
願望・考えなどを想起して、それをあるがまま
に観ながら手放していくという瞑想法だ。例え
ば、あなたが多くの領域において神話的/伝統
的段階と呼ばれる発達段階にあるとすれば、そ
の発達段階に特有の「正しくありたい」という
衝動や、自らが属する集団への「帰属意識」に
対してマインドフルな眼差しを向け、それを手
放すことが推奨される。また、合理的/近代的
段階にあれば、「優秀でありたい」という衝動や、

「もっと多くのことを成し遂げたい」という願望
がマインドフルな眼差しを向ける対象とされる。
　このように、インテグラル・メディテーショ
ンでは意識構造の発達の各段階における実存的
信念に関して、その内容の大方の予測が与えら
れている。これは実存的信念への気づきを得る
ためのトップダウン型のアプローチと言えるだ
ろう。予測符号化理論において錯覚が実際の物
理現象と無意識に選択された内部モデルの乖離
によって生じると説明されていたことを思い出
して欲しい。これをアナロジーに用いれば、イ
ンテグラル・メディテーションの手法は、錯覚
が起こる仕組みを学ぶことで錯覚に気づこうと

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

50



する試みと理解できるだろう。
　これに対して、瞑想の動機を整理することは、
実存的信念への気づきを得るためのボトムアッ
プ型のアプローチといえる。知覚における錯覚
でいえば「いったい自分が見ているものは何な
のか？」と問い、目に映るものとそれが知覚さ
れるプロセスを客観的に観察することと言える。
そのためには、視覚対象を色々な角度や様々な
状況で眺めながら、自身の知覚経験をつぶさに
分析する必要がある。これと同じことを瞑想に
おける動機の整理で言えば、日常生活あるいは
これまでの人生で自分が取った行動や選択を省
みたり、様々な環境や状況で動く自身の感情や
思考に対して客観的な分析を加えるということ
になる。
　インテグラル・メディテーションのような
トップダウン型のアプローチと瞑想の動機の整
理に基づくボトムアップ型のアプローチのどち
らが優れているということは一概に言えないだ
ろう。私にはどちらも大きな意識と繋がること
を促す一つの方法であり、似たようなことに思
える。いずれにしてもここで重要なことは、目
に見えていることを疑わない限り錯覚に気づく
こともないということだ。
　ただし、初心者の方には瞑想の動機を整理す
ることを勧めたい。インテグラル・メディテー
ションのようにイマジネーションを逞しくする
瞑想法は、一歩間違うと自我肥大をともなった
妄想的世界観を強めてしまう危険性があるから
だ。経験豊富な指導者がいない場合は特に注意
が必要だろう。これに対して、瞑想の動機の整
理は、現実との繋がりを保ちながら意識的に行
われるため、そのような危険性が比較的少ない
ように思われる。

動機の整理の具体的方法

　以下では、瞑想実践者に向け、動機の整理の

具体的方法とその際のマインドセットについて
解説する。ただし、実際にやってみると（ある
いはやろうと思っただけで）嫌な気分になるこ
とも少なくないので、必ずしもお勧めはしない。
しかし、このような反応はある意味で当然かも
しれない。ここでアプローチしようとしている
のは、あなたが暗に疑いようもないと仮定して
いる事柄であるからだ。少しつつかれるだけで
足元から地面が崩れ落ちそうな恐怖を感じても
不思議ではない。
　ただし、もし少しでも興味を持っていただけ
るなら、紙とペンを用意して欲しい。そして

「自分はなぜ瞑想するのか？」という問いに対
して考え得る限りの答えを書いてみて欲しい。
実際に紙に書くこと、また書き出す内容に制限
を加えず、思いつくままに筆を走らせることが
ポイントだ。
　次に、ある程度瞑想の動機を書き出した段階
で、今度は似たような瞑想の動機を集め、それ
らの共通点をなるべく的確に表す言葉を見つけ
てメモして欲しい。この作業を繰り返すと瞑想
の動機が少数に絞られていき、あなたが瞑想の
結果期待している事柄がはっきりしてくる。
　さて、ここからが特に辛い作業になる。今度
はそこで出た答えに対して「では、それはなぜ
だろうか？」とさらに問いかけてみて欲しい。
結局は「心の平安が欲しい」のなら、それはな
ぜだろうか？ きっと今あなたの心は平安では
ないのだろう。では、あなたの心は平安でない
のは、なぜだろうか？ 職場や家庭の環境に問
題を抱えているのかもしれない。では、あなた
がその環境をことさら問題と感じるのは、なぜ
だろうか？
　このような自問自答を繰り返していくと、徐々
に強い感情が噴き出してくる。「だってそうだろ
う！」という怒り、「そんなことを言っても…」
という諦め、「どうして自分は…」という悲し
みなど、通常ネガティブな感情が経験される。

瞑想における動機の整理の重要性：体験と予測符号化からの考察（望月）

51



しかし、これは瞑想の動機の背後にある苦しみ
が意識化される過程であり、ある意味では良い
兆候である。
　もし感情的な反応が起こらなければ、動機を
整理する際のマインドセットに問題があるのか
もしれない。特に瞑想の動機を整理することで
よく坐れるという実感が出てくると、動機の整
理も表面化して、単なるルーティーンになって
しまいがちだ。そのような整理があまり意味を
持たないことには、注意する必要がある。
　瞑想の動機を整理する際のマインドセットに
ついて説明を加えるために、倫理学や道徳心理
学で有名な「トロッコ問題」とそのバリエーショ
ンである「歩道橋問題」を例に出したい（Greene 

et al., 2014）。トロッコ問題は、次のような思考
実験である：

暴走するトロッコが線路を猛スピードで進ん
でいる。線路の先には５人の作業員が縛り付
けられ横たわっている。あなたは線路の分岐
点にいて、横には線路を切り替えるためのレ
バーがある。レバーを引けば線路が切り替わ
るが、その線路の先には１人の作業員がいる。
何もしなければそのまま５人が轢かれ１人が
助かり、レバーを引けば１人が轢かれ５人が
助かるという状況だ。あなたはどちらの行動
を取るだろうか？

次に、歩道橋問題と呼ばれるのが次のような思
考実験だ：

暴走するトロッコが線路を猛スピードで進ん
でいる。線路の先には５人の作業員が縛り付
けられ横たわっている。あなたはその線路に
掛かる歩道橋の上にいて、前には太った男が
いる。太った男を突き落とせば、トロッコを
止めることができる。何もしなければそのま
ま５人が轢かれ１人が助かり、太った男を突

き落とせば１人が轢かれ５人が助かるという
状況だ。あなたはどちらの行動を取るだろう
か？

　このようなモラルジレンマをはらんだ選択を
行う際の脳活動を調べた研究がある（Greene et 

al., 2001）。この研究ではトロッコ問題と歩道
橋問題が、それぞれ「道徳的―非個人的条件」

「道徳的―個人的条件」と呼ばれている。道徳
的―非個人的条件の選択が間接的で非個人的な
関与をともなうのに対して（トロッコを止める
ためにはレバーを引くだけでよい）、道徳的―
個人的条件の選択は直接的で個人的な関与をと
もなう（トロッコを止めるためには太った男を
突き落とす必要がある。きっと押した瞬間、汗
ばんだ肌の体温や、柔らかな脂肪の感触が手に
伝わってくるだろう）。道徳的―非個人的条件
で選択を行う際の脳活動は、モラルジレンマを
ともなわない選択（例えば、雨が降っているが
歩いて家まで帰るか、1,000 円支払ってタクシー
に乗るかといった選択）を行う際の脳活動と類
似していたのに対して、道徳的―個人的条件の
選択を行う際の脳活動は異なっていた。道徳的
―個人的条件における選択では、感情に関わる
脳領域に活発な活動が見られたのだ。実験参加
者は道徳的―非個人的条件よりも道徳的―個人
的条件でより強い感情的葛藤を経験していたと
いうことだろう。
　さて、瞑想の動機を整理する際のマインドセッ
トとして私が強調したいのは、まさにこの「葛
藤感」である。動機を整理する時には、自分に
は関係ないことだと傍観を決め込んだり、適当
にレバーを引いて歩き去るような態度を取って
はならない。刻々とトロッコが迫ってくるなか、
縛りつけられた 5 人の命と太った男の命を天秤
にかけ、判断を保留したまま、ギリギリの状態
でそこに留まる覚悟を決める必要がある。
　あなたはたった今ひどく苦しんでいる。それ

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

52



はあなたが息をしているのと同じくらい自明な
ことだ。そして、苦しみを抱えていれば、どう
にかしてそれから逃れようとするのが人情だ。
私たちはそのために意識的あるいは無意識的な
ありとあらゆる方法を駆使してあがく。典型的
なくわだては、瞑想して無の境地に入ることで
苦しみを霧散させようといった類のものだ。
　無の境地に入れば苦しみが消えるというのは
あるいは真実なのかもしれないが、ここで私が
問題にしているのはそのような期待の背後にあ
るマインドセットだ。友人に誰にも話したこと
がない苦しみを打ち明けたとき、ろくに話も聞
かずに「まあ、瞑想でもしたらいいよ」と言わ
れたらどのように感じるだろうか？ 私だった
らきっと腹が立つし、今後その友人にパーソナ
ルな問題を開示することも無くなるだろう。し
かし、私たちはこと自分に対しては平気でその
友人のような無礼な態度を取ってしまう。まあ、
瞑想でもしてみるかと。
　どうかあなただけはあなた自身にそのような
無責任なことをしないで欲しい。あなたの苦しみ
を解くということに関して、友人もパートナー
も家族も医師もカウンセラーも修行の師匠でさ
え、なんの役にも立たない。あなたの苦しみに
最も近しいあなた自身が苦しみの手を取り、寄
り添い、ともに留まる覚悟を決める必要がある。
　そして、自分自身の苦しみに最高に真摯に、
最高に真剣に向き合うとき、それが救いようの
ないものであるように思えてくる地点がある。
それはきっとあなたの苦しみが「命」の表れで
あり、それがあなただけのものではないからだ。
命は、「私」が存在するずっと前からそこに
あって、「私とあなた」あるいは「私たちとあ
なたたち」という分断を超えている。それは、
美しく、静かで、途方もなく広い、喜びの世界
だ。私にはこのような認識こそが、大きな意識
への入り口であるように思われる。

結びにかえて

　本稿では、私の修行体験に基づき、瞑想の動
機を整理することの重要性とその具体的方法に
ついて述べた。本稿を瞑想実践に役立てていた
だければ、それに勝る喜びはない。また、もし
コメントなど寄せていただければ、私自身が勉
強させていただけるので大変ありがたい。
　ブナの森での体験は私の個人的修行史の転換
点となっている。あの時経験した唯々広く美し
い意識は私個人のものではなく、人間存在の一
つの可能性なのだと思う。現実の様々な紆余曲
折のなか、今もなんとか修行が続いているのは、
この体験による所が大きい。出羽三山の自然、
そして修験の伝統を今に伝える山伏の皆様に深
く感謝している。
　最後に、私自身は僧侶でもなければ瞑想研究
の専門家でもなく、修行経験が豊富かといえば
そうでもない、かなり中途半端な存在である。
このような私に本稿の執筆の機会を与えてくだ
さった学会役員の先生方、丁寧に原稿を読みア
ドバイスを下さった立命館大学の福原浩之先生
と加納友子先生に心より御礼申し上げる。また、
師事する長谷川先生と長谷川先生が主宰する湧
気行の仲間にも、執筆にあたってたくさんのコ
メントをいただいた。あわせて御礼させていた
だく。

引用文献
Allen J.(2013). Natural-colour satellite image of Tin Bider 

Crater (Aug. 4, 2013). Wikipedia. Retrieved from https: 
//en.wikipedia.org/wiki/Tin_Bider_crater#/media/File: 
Tin_Bider_Crater,_Algeria.jpg,（参照 2024-03-06）.

Botvinick, M., & Cohen, J.(1998). Rubber hands ‘feel’ touch 
that eyes see. Nature, 391(6669), 756-756.

Creswell, J. D. (2017). Mindfulness interventions. Ann. Rec. 
Psychol., 68, 491-516.

Davidson, R. J., & Kaszniak, A. W.(2015). Conceptual and 
methodological  issues  in  research  on  mindfulness  and 

瞑想における動機の整理の重要性：体験と予測符号化からの考察（望月）

53



meditation. Am. Psychol., 70(7), 581.
Eagleman, D.(2011). Incognito (Enhanced Edition): The 

Secret Lives of the Brain, Canongate.（デイヴィッド・
イーグルマン, 大田直子（訳）. （2016）. あなたの知ら
ない脳：意識は傍観者である, 早川書房）

Ehrsson, H. H.(2007). The experimental induction of out-of- 
body experiences. Science, 317(5841), 1048-1048.

Friston, K.(2010). The free-energy principle: A unified brain 
theory?. Nat. Rev. Neurosci., 11(2), 127-138.

Friston, K. J., Lin, M., Frith, C. D., Pezzulo, G., Hobson, J. A., 
& Ondobaka, S.(2017). Active inference, curiosity, and 
insight. Neural Comput., 29(10), 2633-2683.

Gilbert, C. D., & Li, W.(2013). Top-down influences on visual 
processing. Nat. Rev. Neurosci., 14(5), 350-363.

Goldberg, S. B., Tucker, R. P., Greene, P. A., Davidson, R. J., 
Wampold, B. E., Kearney, D. J., & Simpson, T. L.(2018). 
Mindfulness-based interventions for psychiatric 
disorders: A systematic review and meta-analysis. Clin. 
Psychol. Rev., 59, 52-60.

Greene, J.(2014). Moral tribes: Emotion, reason, and the gap 
between us and them, Penguin. （ジョシュア・グリー
ン, 竹田円（訳）. (2015）. モラル・トライブズ：共存
の道徳哲学へ（上）, 岩波書店）

Greene, J. D., Sommerville, R. B., Nystrom, L. E., Darley, J. 
M., & Cohen, J. D.(2001). An fMRI investigation of 
emotional engagement in moral judgment. Science, 293 
(5537), 2105-2108.

長谷川智（2024）. 動機の整理に始まる瞑想の「7 つの階
梯」, トランスパーソナル心理学/精神医学, 23（1), 
1-13.

Helmholtz, H.(1867). Handbuch der physiologischen Optik, 
Vol. 3, Leipzig: Voss.

Im, S., Stavas, J., Lee, J., Mir, Z., Hazlett-Stevens, H., 
& Caplovitz, G.(2021). Does mindfulness-based 
intervention improve cognitive function?: A meta-
analysis of controlled studies. Clin. Psychol. Rev., 84, 
101972.

乾敏郎&阪口豊（2020）脳の大統一理論：自由エネル
ギー原理とはなにか, 岩波書店.

Kabat-Zinn, J.(1990). Full catastrophe living: Using the 
wisdom of your body and mind to face stress, pain, and 
illness, Delacorte Press.

Lutz, A., Mattout, J., & Pagnoni, G.(2019). The epistemic 
and pragmatic value of non-action: a predictive coding 
perspective on meditation. Curr. Opin. Psychol., 28, 166-
171.

Manjaly, Z. M., & Iglesias, S.(2020).  A computational 
theory of mindfulness based cognitive therapy from the 
“Bayesian brain” perspective. Front. Psychiatry, 11, 404.

Millidge, B., Seth, A., & Buckley, C. L.(2021). Predictive coding: 
A theoretical and experimental review. arXiv preprint,  
arXiv:2107. 12979.

Norbu, N.(1986). The Crystal and the Way of Light: Sutra, 
Tantra and Dzogchen, Penguin Books.（ナムカイ・ノル
ブ, 永沢哲（訳）.（1992）. 虹と水晶：チベット密教の
瞑想修行, 法蔵館）

Petkova, V. I., & Ehrsson, H. H.(2008 ). If I were you: 
Perceptual illusion of body swapping. PLoS ONE, 
3(12), e3832.

佐藤美知子（2004）. 瞑想から荒行へ：意識変容をめざし
て, コスモスライブラリー .

Seth, A.(2021). Being you: A new science of consciousness. 
Penguin. (アニル・セス, 岸本寛史（訳）.（2022）. なぜ
私は私であるのか：神経科学が解き明かした意識の
謎, 青土社）

髙橋徹&荻島大凱（2021）. マインドフルネスのメカニズ
ムの予測符号化モデルに基づく理解. 心理学評論 , 
64（3）, 295-317.

Van Dam, N. T., Van Vugt, M. K., Vago, D. R., Schmalzl, L., 
Saron, C. D., Olendzki, A., ... & Meyer, D. E.(2018). 
Mind the hype: A critical evaluation and prescriptive 
agenda for research on mindfulness and meditation. 
Perspect. Psychol. Sci., 13(1), 36-61.

Van Der Hoort, B., Guterstam, A., & Ehrsson, H. H.(2011). 
Being Barbie: The size of one’s own body determines the 
perceived size of the world. PLoS ONE, 6(5), e20195.

Wilber, K.,(2016). Integral Meditation: Mindfulness as a 
Way to Grow Up, Wake Up, and Show Up in Your Life, 
Shambhala. （ケン・ウィルバー, 門林奨（訳）. （2020）. 
インテグラル理論を体感する：統合的成長のための
マインドフルネス論, コスモス・ライブラリー）

抄録
本稿では、瞑想実践者が自身の瞑想の動機を問うことの
重要性について述べる。マインドフルネス研究では、瞑
想がヒトの認知や健康に及ぼす影響や、その作用メカニ
ズムについて盛んに研究が行われている一方で、瞑想の
動機の問題に焦点が当てられることは稀だ。しかし、著
者はこれまでの経験から、本来的な瞑想実践のためには、

「私は、なぜ瞑想をするのか？」と自分自身に問うこと
が不可欠であると考えている。瞑想の動機の背後には、
自らが抱える苦しみ、またその苦しみの原因であるこの
世界に関する無意識的で非自明な解釈が存在する。そし
て、私たちは、瞑想を通して、自身の無自覚な世界観に
気づき、それを変容させることができる。それは、この
世界そのものを一変させる驚きとともに生起する、大き
な気づきだ。本稿では、著者の修行体験をもとに考察し
た、瞑想の動機の背後にある心理構造について述べ、神

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

54



suffering. Through meditation, we can become aware of and 
transform our unconscious worldview. This transformation 
is accompanied by a profound realization that can radically 
change our perception of the world itself. Based on the author’s 
personal experience, this paper discusses the psychological 
structure behind the motivation for meditation, and offers 
an interpretation based on the predictive coding theory 
proposed in neuroscience. Additionally, a practical method for 
organizing one’s motivation for meditation is introduced for 
practitioners.

Keywords : Motivations for Meditation, Mediation, 
Mindfulness, Religious Practice, Shugendō, Predictive 
Coding, Free Energy Principle, World Model, Existential 
Belief

付記
本論文に関して、開示すべき利益相反関連事項はない。

経科学から提案されている予測符号化理論に基づく解釈
を与える。また最後に、瞑想実践者に向け、瞑想の動機
を整理するための具体的方法を紹介する。

キーワード：瞑想の動機、瞑想、マインドフルネス、修
行、修験、予測符号化、自由エネルギー原理、世界モデ
ル、実存的信念

Abstract
This paper proposes the importance of examining and organizing 
one’s motivation for meditation practice. While mindfulness  
research rigorously studies the effects of meditation on 
human cognition and health, along with the underlying 
mechanisms of these benefits, the issue of motivation for 
meditation is rarely addressed. However, based on my 
experience, I hold that questioning one’s own motivation for 
meditation is essential for authentic practice. The motivation 
for meditation originates from the suffering one endures, and 
the unconscious interpretations of the world that generate this 

瞑想における動機の整理の重要性：体験と予測符号化からの考察（望月）

55


