
はじめに

　 2002 年に立命館大学で本学会の学術大会が開
催されてからちょうど 20 年が経ちました。林信
弘先生を大会長とし「超越学の地平」をテーマ
に開催されたその大会で、私たちの研究グルー
プは瞑想のピットフォールに関する報告をおこ
ないました。その際、瞑想をパーソナリティに
アプローチするものとパーソナリティを超えた
ものにアプローチするものに大別したうえで、
パーソナリティの三様相に対応するかたちで瞑
想のピットフォールが存在することを示唆しま
した（福原 , 2002；加納 , 2002；本庄 , 2002）。
　それから 20 年後の現在では、欧米の影響を
受けて、日本でもマインドフルネスやヨーガの
普及が進み、いわゆる瞑想を含む数多くのコン
テンプラティヴ実践が日常生活に広く取り入れ
られるようになりました。しかし、瞑想につい
ては、単なるリラックス法、トランス状態への
導入法、神秘体験、超能力開発法であるといっ
た偏見や、危険なもの、不可知なもの、万能な
ものであるというような誤った印象を持つ人も
少なくありません（グラナタナ, 2011/2012；大

谷 , 2014）。このような様々な瞑想に対する捉え
方が存在することを踏まえ、あらためて瞑想の
目的や動機を問い直してみようという意味で
“Why Meditate?”を大会のテーマといたしました。
　本講演では、私が立命館大学で行っているコ
ンテンプラティヴ教育を取り上げ、その実践を
通して学生に生じた変化を見ていきます。私自
身は約 35 年前、大学の 3 回生の時に瞑想に出
会いました。当時、心理的問題を抱えていて、
それをなんとか解決したいと考えて心理学専攻
に入学しましたが、そこで提供される知識や技
能では、自分の問題を克服することができずに
いました。そんな時に、トランスパーソナル心理
学という学問の存在を知り、さらに心理学を専
攻する数名の大学院生と学生とで瞑想研究会を
立ち上げ、瞑想の理論的・実践的研究を始めま
した。当時私が体験したものには、瞑想、ヨー
ガ、滝行、山林抖擻などがあります。そのプロ
セスで学んだのは、何かの技法に習熟すること
ではなく、「心を見つめること」の大切さでした。
私が大学の授業にコンテンプラティヴ教育を導
入してきた背景には、自分自身が大学院時代に
学んだ「心を見つめること」の大切さを、修行
の文脈ではなく高等教育の文脈で、学生に体験
してもらいたいという思いがあります。
　最初にコンテンプラティヴ教育の定義と歴史
を簡単に整理した後、私の所属する立命館大学

日本トランスパーソナル心理学／精神医学会　第22回大会　会長講演
Why Meditate?：
高等教育におけるコンテンプラティヴ教育の意義

加納　友子　立命館大学文学部人間研究学域教育人間学専攻＊
　
Why Meditate?: The Significance of Contemplative Education in Higher Education

KANO Tomoko

特 集 Why Meditate? トランスパーソナル心理学と瞑想
トランスパーソナル心理学 / 精神医学
Vol.23, No.1, Mar, 2024, p.56-p.68

＊ tkt04002@fc.ritsumei.ac.jp
立命館大学文学部人間研究学域教育人間学専攻
〒 603-8577 京都府京都市北区等持院北町 56-1

56



教育人間学専攻におけるコンテンプラティヴ教
育の導入とそのカリキュラムについてお話しい
たします。その後、この教育を体験した学生の
内面の記述を参考にしながら、この教育の意義
について考えたいと思います。

コンテンプラティヴ教育の定義と歴史

　コンテンプラティヴ教育は、「ある特定の気づ
き（Awareness）を学生に育てるものであり、学
習の意識的な動機付けと調整、さらには人生に
おける自由と超越を導く一連の実践」（Roeser 

& Peck, 2009, p.119）であり、「心の修練による
苦しみの低減、健康および認知・感情の機能の
向上、その結果としての社会福祉の拡大などを
目的とする」教育（Mind & Life Institute, 2018）
として定義されています。具体的には、瞑想、
マインドフルネス、ヨーガなどの身心変容技法
のほかに、聖なる読書、歌・音楽・ダンス・描
画のような芸術活動や、ボランティア活動を含
む社会活動などもコンテンプラティヴ教育の実
践方法として取り入れられています。また、本
学会長の中川（2020）によると、コンテンプラ
ティヴ教育は、「コミュニオン・つながり」と

「気づき」の土台の上に成立するものであると
捉えられています。
　私自身は過去約 20 年にわたる指導を通して、
大学生・大学院生が求めているコンテンプラ
ティヴ教育とは、「心を見つめ、自分自身を知
ることをとおして、人間とは何か、生きるとは
何かを明らかにすることを目指す教育」ではな
いかと考えております。そして、その特徴には、
①人間の外面的な行動だけでなくその行動を生
み出している内面（心、意識）にダイレクトに
アプローチすること、②その時の内面の「気づ
き」と「体験」が重視されていること、③実践
者（学生と教師）のマインドフルな態度および
意識体験の共有が重視されることが挙げられま

す（加納・久野・藤田 , 2020 を一部変更）。
　その起源は、西洋ではギリシャ時代のソクラ
テスと弟子との洞察的な対話や、キリスト教の
観想的伝統、東洋ではインドの伝統的宗教実践
や仏教的修行法、さらにスーフィズムやユダヤ
教の瞑想的実践などに遡ると指摘する研究者も
います（Hart, 2004）。
　一方で、現代的な意味でのコンテンプラティ
ヴ教育は、近年、米国を中心に発展しました。
米国で最初にコンテンプラティヴ教育を実践し
た高等教育機関は、Chögyam Trungpaが創始し
たナローパ大学です（1974 年創設のナローパ
研究所より発展）。ナローパ大学では、コンテ
ンプラティヴ実践と学術の統合が試みられてお
り（中川 , 2015）、瞑想を中心とするカリキュ
ラムが提供されています。
　その後、コンテンプラティヴ教育の発展にグ
ローバルな影響を与えたのは、米国に拠点を置
くThe Center for Contemplative Mind in Society

（以下CMind）とMind & Life Institute（心と生
命研究所、以下MLI）でした。
　 1995 年にWorking Group on Contemplative Mind  

in SocietyがNathan Commings 財団とFitzer 研究
所のバックアップのもとに発足し、それを基盤
に 1997 年にCMindが設立されました。2004 年
にはAmherst Collegeの量子物理学教授であっ
たA. ZajoncがCMindのアカデミックプログラ
ムのディレクターに就任し、2008 年には彼の
主導のもとでAssociation for Contemplative Mind 

in Higher Education（ACMHE）が設立され、高
等教育におけるコンテンプラティヴ教育の研究
基盤が確立しました。Zajoncは、2012 年には
MLIの第 2 代所長にも就任しています。その後、
CMindのバックアップによって、米国ではコン
テンプラティヴ教育の高等教育への導入が飛躍
的に進展しました。
　一方、MLIでは、人類の平和構築には教育が重
要な役割を担うという観点から、2006 年から 2009

Why Meditate?：高等教育におけるコンテンプラティヴ教育の意義（加納）

57



年までの間、研究所内にMind & Life Education 

Research Network（MLERN）が設置され、2009

年のダライ・ラマとの「対話」では、“Educating 

World Citizens for the 21st Century”がテーマに取
り上げられました。また、2011 年には研究所の
主要イベントの一つであるSRI（Summer Research 

Institute）のテーマに“Education, Developmental 

Neuroscience and Contemplative Practice”が選ばれ
ています。現在はMLIの「瞑想科学（contemplative 

science）」の 4 部門（瞑想神経科学・瞑想臨床科
学・瞑想教育・瞑想学）のうちの一つに位置づ
けられています（Mind & Life Institute, 2018）。

立命館大学教育人間学専攻における 
コンテンプラティヴ教育の導入

　CMindの設立が構想されていたのとほぼ時期
を同じくして、立命館大学では心理学者の斎藤
稔正と、教育哲学者の林信弘がトランスパーソ
ナル心理学の研究会を主宰し、その教育におけ
る応用可能性を検討していました。
　ところで、私の所属する専攻の名称となって
いる教育人間学は、「教育を人間から、あるい
は人間を教育から考察し、人間と教育の諸相の
全体を包括的に捉えようとする考察方法ないし
研究領域である」（櫻井, 2017）と定義されま
す。言い換えますと、「教育」から「人間」を、

「人間」から「教育」を循環的に考察しつつ、
「人間」と「教育」のより拡大され深化された
意味を明らかにしようとする学問であるといえ
ます。しかし、斎藤と林は「教育」と「人間」
の二者連関を問う従来型の教育人間学に対して
新しく「意識」あるいは「心」という軸を加え、

「意識（心）・人間・教育」の三者構造・三者関
係を、多様な角度から研究する学問を構想しま
した（斎藤・林 , 2003；福原 , 2008b, 2016）。
　この専攻では、基礎的理論に関わる「人間形
成」、現代的・実践的課題に関わる「臨床教育」、

総合的な人間発達に関わる「心理健康」といっ
た 3 つの領域を緊密に絡ませながら、多様な角
度から教育と人間の諸相を探究することが推奨
されています。その際、体験的実習に基づいた
知識・技能の習得を重視しており、現場での
フィールドワークも大切にしつつ、学ぶ者の内
面に時代の要請に応え得る新たな人間観や教育
観を育もうとしてきました。

本講演におけるコンテンプラティヴ 
教育の位置づけ

　Contemplative Educationは、これまでに「瞑
想教育」「観想教育」「観照教育」という日本語
に訳されています。しかし、「瞑想教育」では、
ヨーガやボディワークのような身体的技法が除
外される印象があります。「観想教育」では、
瞑想法としての観想法のイメージが喚起されて、
Contemplativeの持つ意味合いが狭められる印
象があります。「観照教育」では、「観る」こと
に主眼が置かれ、この教育による人格形成やト
ランスパーソナル的心理的発達の可能性が十分
に表現されない印象があります。そこで、本講
演ではこの教育の広い意味合いを残すために邦
訳を控えてカタカナ表記で「コンテンプラティ
ヴ教育」とさせていただきます。
　また、教員や仲間とのマンドフルな人間関係
を土台に、この教育は成立していると考えられ
ることから（Parmer, 2008；加納・久野・藤田 , 

2020）、本講演では、学生の内面のデータだけ
でなく、教育の実践者としての私自身の体験も
提示しつつ、この教育の意義について検討して
いきたいと思います。

教育人間学専攻のカリキュラム内容

　現在、専攻では 2 回生時にマインドフルネス
（必修）、3 回生時にヨーガ（登録必修）をカリ

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

58



キュラムに導入しています。「研究入門」「基礎
講読」「意識の人間学」「超越の人間学」「変容
の人間学」の科目では、トランスパーソナルな
領域を視野に入れた意識の構造論・発達論・イ
ンテグラル理論、瞑想・催眠など意識関連諸科
学と心身相関の基礎知識、および自己洞察の基
礎となる心理学的知識を提供しています。もち
ろん、これらの科目以外にオーソドックスな教
育人間学の科目も多数カリキュラムに含まれて
いますので、専攻科目の全てがコンテンプラ
ティヴ関連科目というわけではありません。
　次にご紹介するのは、「人間研究入門講義」

（オムニバス）で、入学したばかりの 1 回生に毎
年紹介しているクリシュナムルティの言葉です。

『道徳教育を超えて』からの引用になります。

　無知な人とは無学な人のことではなく、

自分自身のことを知らない人のことであり、

そして学識者は理解力を得るために本や知

識に頼るときには愚かになる。理解力は、

自己知＝自分自身を知ること、自分の全心

理的過程に気づくことによってのみ生ずる。

だから教育とは、その真の意味では、自分

自身を理解することである。なぜなら、わ

れわれ一人ひとりの中に存在のすべてが集

められているからである。

（Krishnamurti, 1953）

　クリシュナムルティの述べる理解力とは、知
識や概念の習得による理解力のことではありま
せん。教育というと学校教育や知識の習得を連
想しがちな新入生に対して、専攻での学びには
知識の学びや知識に基づいた学びだけではなく、
林はよく「己事究明」と申しておりましたが、

「自分自身を学ぶこと」が含まれていることを
示すようにしています。

「教育人間学研究法」の授業内容

　ここからは私が担当する「教育人間学研究
法」を受講した学生の体験を紹介いたします。
ここで取り上げるのは期末レポートの内容で、
授業をとおしての気づきがテーマでした。この
授業は 2 回生以上を対象とし、2022 年度秋学
期には 2 回生 21 名が受講しました。合計 15 回
の授業です。詳しい内容はTable. 1 をご参照く
ださい。ここでご紹介する体験は、すべて研究
利用の許可を得ているものです。

Table.1 　教育人間学研究法の授業内容（全 15 回）　 2022 年度秋学期

1. ガイダンス、自己紹介、ウェアラブル端末配付
2. 座学：コンテンプラティヴ教育入門、ヨーガ実習のガイダンス
3. ヨーガ実習①
4. からだへのアプローチ①　体の癖に目を向ける（ウェアラブル体験、姿勢や動きの客観視）
5. こころへのアプローチ①　自己理解を深める（EQテスト）
6. 座学：コンテンプラティヴ教育関連文献の講読 ①
7. ヨーガ実習②
8. からだへのアプローチ②　ストレスについて（GHQテスト）
9. こころへのアプローチ②　ストレスについて（レジリエンステスト）
10. 座学：コンテンプラティヴ教育関連文献の講読 ②
11. ヨーガ実習③
12. からだへのアプローチ③　ヨーガ実習で学んだことの意味
13. こころへのアプローチ③　関係性に目を向ける（エゴグラム）
14. シェアリング　授業全体で学んだことについて
15. 授業内レポート

Why Meditate?：高等教育におけるコンテンプラティヴ教育の意義（加納）

59



　授業では、コンテンプラティヴ教育の理論を
学んだり、体験のシェアリングをおこなったり
しますが、それ以外は実習で構成されています。
実習内容は、⑴ヨーガ 3 回、⑵からだへのアプ
ローチ 3 回、⑶こころへのアプローチ 3 回とし
ています。⑴ヨーガは心身の統合に関わると位
置づけて、ここでは⑵および⑶とは区別してい
ます。この授業にはマインドフルネスや瞑想は
含まれていませんが、授業をとおしてどのよう
な気づきが生じ、思考が浮上し、感情が動き、
身体が反応するかなどを見つめます（マインド
フルネス実習は 2 回生の必修科目でおこなわれ
ています）。授業での気づきはその場で書き留
められ、最終授業でレポートを作成する際の参
考にします。

（1）	「ヨーガ実習」での体験

　この科目のヨーガ実習では、シャバ・アーサ
ナ（屍のポーズ）、本山式経絡体操法（本山 , 

1995）、簡易体操（佐保田 , 1983）の 3 つを 3 回
の授業で毎回おこないます。その時に必ず、①
ゆっくりおこなう、②呼吸に合わせる、③心を
体に向ける、④緊張と弛緩を交互に入れるとい
う「ヨーガの 4 原則」（佐保田 , 1983）に基づい
て実践するように誘導されます。

【体験 1】

　はじめに、私自身シャバーサナを体験し
たことは初めてで、本当にリラックス効果
があるのだろうかという疑問の形から体験
が始まった。しかし、体験を始めてからす
ぐに、その効果について実感することがで
きた。先生が言ったことに耳を向け、その
内容を自分の身体に伝え、意識することに
より、少しずつ身体が軽くなったのである。
脳も身体もリラックス状態にあることを非
常に感じることができた。私は、ただリ
ラックスできているという気づきだけでは

なく、身体の一部分ごとに意識を置くこと
によって今までは気づくことができなかっ
た自分の身体状況について詳しく知ること
ができた。この部位が疲れているな、重く
感じるな、熱をもっているな、逆に、この
部位は疲れてないな、軽く感じるな、など
に気づくことができた。改めて、自分を知
ることが最も必要なことであるとシャバー
サナが教えてくれた。

【体験 2】

　身体的アプローチとしてヨーガを体験し
た。ヨーガを通して自分では自覚すること
のできなかった体の凝りや疲れに気づいた。
また、シャバアーサナでは、自分という感
覚が広がっていくような実感があり、心身
を開放するような体験であった。呼吸を意
識しながら、ゆっくりと姿勢や動作を作っ
ていくことが、自分自身をじっくり見つめ、

「気づき」を得ることができる行為である
ことに驚嘆した。自らの心身を体験に投じ
ることで、身体だけでなく、感情や思考と
いった体の内面と外面のすべてで本当の自
分自身を真っすぐに受け止めることができ
ると気づくことができた。

【体験 3】

　周りの環境について考えるのに対して、
授業で実際に体験したヨーガなどは、自分
の身体との対話で、頭の中でどこに意識を
置いて、力を抜いたり、入れたりすること
によって身体の健康状態を変えることがで
きると分かった。自分が実際やってみると、
この方法が医学が発達する以前から効果が
あると信じられて、伝承されていたという
のが、よくわかった。以前まではヨガをす
るということはただの運動不足を解消する
ために良いものであるというイメージしか

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

60



なかったが、シャバアーサナなど、自分が
想像していたものとは大きく異なるものも
あって、身体について考えるだけが、身体
をいたわることにはならないのだなと思っ
た。心と体はつなげて考えようと思った。

　ヨーガの 4 原則に沿って、ゆっくりと呼吸に
合わせて、体の動きに集中してヨーガをおこな
うと、穏やかな呼吸と連動して雑念が静止し、
心身への集中力と注意力が高まっていきます。
そして、それによって、普段は気づいていない
体の状態に気づけることがあります。以上の 3

人の体験では、具体的には体全体や一部分の疲
れや緊張、および重感や温感といった感覚の気
づきが生じています。体験 1 では主に身体の状
態の変化に関して記述がなされていますが、体
験 2、3 では心身相関を実感した記述が見られ
ます。ヨーガの実践をとおして、意識がより拡
大した段階に深化したことが示唆されています。

（2）	「からだへのアプローチ」実習での気づき

　「からだへのアプローチ」の実習では、①生
理的指標を測定するウェアラブル端末を用いた
実習、②GHQ 60（General Health Questionnaire）
日本語版の実施、③ヨーガ体験の考察を 3 つの
内容をおこなっています。
　学生には第 1 回目の授業ガイダンスの際に、
ウェアラブル端末（Fitbit 社製、Fitbit charge 2）
を配付します。この器械は腕時計のように手首
に装着するもので、時計心拍数・歩数・睡眠 

の深さが時系列で記録されるほか、スマート 

フォンアプリと連動させて飲食や月経の記録も
追加することができます。使用方法や設定には
特に制約を設けず、15 回の授業期間中に自由
に利用してもらいます。客観的指標をもとに行
動のパターンやストレス状態を知ることができ
ます。

【体験 4】

　ウェアラブルの利用についてだ。この講
義で借りた日から、ほとんど毎日着けてい
た。そこで気づいたのは、心拍と眠りにつ
いてだ。特に驚いたのが、講義の中で順番
に一文ずつ和訳を答える講義があり、その
講義がある日は、朝からのその講義が終わ
るまで、普段よりも常に心拍が高かったこ
とだ。答える直前は、自分でもわかるくら
いに心臓がどきどきしていたし、声も出に
くいという実感があったが、講義を少し意
識しながら過ごしているだけで、こんなに
も体の働きへ影響がでており驚いた。自分
の知らなかった感情の働きを知れたので面
白くも感じた。睡眠時による気づきには、
少し辛いと感じたことがあった日には、眠
りが浅く、何度も目を覚ましていたことが
分かった。自分が思っていた以上にそのつ
らかったことを強く意識してしまっていた
のだと考える。心の中で無意識に考えてし
まっていることが体へ影響していることに
気づくことが出来た。ウェアラブルを付け
て生活することによって、これらのことを
意識するようになり、心身の健康を考える
ことが増えた。

【体験 5】

　GHQテストは精神健康調査法の一つで
あり、現在の心身状態やうつ傾向、不眠等
を数値でみることができる。私の場合、身
体的症状、不安と睡眠、うつ傾向で中等度
以上の症状であること、心身の状態が良好
ではないことがGHQテストを通して判明
した。一方で、社会的活動障害においては、
当てはまる項目が 0 であったことから、外
から見た自分はいわゆる「普通」であるが、
実際は不安や悩みを人よりも抱えやすいタ
イプだと客観的に推測できた。GHQテス

Why Meditate?：高等教育におけるコンテンプラティヴ教育の意義（加納）

61



トを行うまではうつに近い状態であったこ
と、自分では大丈夫だと思っていたが心身
共に疲弊していたことに気づいていなかっ
たため、そのままにしておくと、心を病ん
でしまうなど危険状態になっていたのでは
ないかと考える。

　ここでは、ウェアラブル端末を利用した時の
体験と、GHQテストを行った時の体験をご紹
介しました。体験 4 では生理的指標で心身の状
態を視覚化することで、それ以前の自己観察で
は気づいていなかった不安や緊張を理解した経
験が書かれています。また、体験 5 では、心理
検査の結果に照らし合わせることで、心身の健
康状態の認識が刷新されています。
　瞑想実践で心を見つめていくと、自己イメー
ジにはなかった自分自身の様々な側面を知るこ
とになります。瞑想にはある程度の修練が必要
ですが、ウェアラブル端末や心理検査を用いる
と、気づいていなかった心身の状態を比較的容
易に知ることができます。
　また、ウェアラブル端末を 24 時間装着して
いると心身を見つめる機会が増えるので、授業
外でも心と体についての新しい発見が期待でき
ます。

（3）	「こころへのアプローチ」実習での気づき

　こころへのアプローチの実習では、①ESQ

（EQスケール）、②S- 式レジリエンス検査、③
新版TEG 3（東大式エゴグラム）を実施してい
ます。

【体験 6】

　TEGの心理検査を行った際、私はACの
部分が高いということが分かった。誰かに
合わせて行動する・自分の感情を抑圧する
という習慣は自分で自覚していた。理由は
分からないが、幼い頃から母親の言うこと

に合わせて行動してきた。また、中学生の
頃に、勉強や部活での成績が落ちたとたん
に教師から見捨てられた経験もあって、期
待されなくなるのが怖く、常に変な行動を
起こさないでいようという気持ちもある。
しかしこのことに気付けたことで、私はも
う少し自分を出しても良いのではないか、
と客観視することができた。

【体験 7】

　筆者はエゴグラムという心理テストを通
じ、自身の家庭環境によってAC（従順な
子ども）の自我状態が高くなっていること
に気づくことができた。この「気づき」に
より筆者は過去のトラウマに捉われず、あ
りのままに生きていきたいという風に「意
識」が「変容」した。したがって、自己へ
の「気づき」により「意識」が「変容」し、
自己改革や自己啓発が促されるのである。
自身の人生をより良くするために自己への

「気づき」は大切であるのだ。（筆者により
一部中略）

【体験 8】

　また違うテストを行った時に、自由度が
低かったことである。しかし、私の家は自
由放任型で自由に育ってきたので、結果は
間違っていると思った。だが、よく考えて
みると新たな気付きがあった。それは、自
由放任型だからこそ自由を求めないのでは
ないかと考えたことである。縛られない生
活で生きていると、欲も出てこない。私に
物欲だったり、やりたい事があまりないの
はそのためだと思った。校則が緩い学校の
方が不祥事が少ないのもこの例の一つだと
考えた。自由に生きているつもりではいた
が、全く自由に生きれていなかった。知ら
ぬ間に自由を求めてない人間になっている

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

62



事に気付かなかった。そう思えば、決して
厳しい訳でもないが、やりたいことがない
ので、親の言う通りに生きてきたし、親の
言うことが正しいと思っている節もある。

「自由に生きる」と言うことがどう言うこ
となのか、分からなくなった。これからは、
自分自身の自由について考えながら生活し
ていこうと思った。テストが良いきっかけ
になったと感じた。

　心理検査では、結果の分析のほかに、その結
果に触れた時の心の動きにも注目してもらいま
す。その受け止め方に、その人の思考パターン
や感情の反応パターンが表れるからです。この
点が、心理分析による自己理解と、コンテンプ
ラティヴ実践をとおしての自己理解の相違点だ
と言えます。
　上記の 3 つの体験には、心理テストの結果と
関連する過去経験について言及しているという
共通点があります。体験の 6、7 では、エゴグ
ラムのAC（従順な子ども）の高得点を認識し
た結果から、相対する生き方を許すという生き
方の転換が示唆されています。体験 8 は具体的
なテスト名は挙げられていませんが、エゴグラ
ムのFC（自由な子ども）の得点が低かったこ
とに言及されていると思われます。自分のイ
メージがテストの結果と正反対だったため、自
分の性格を見つめ直すきっかけが生まれていま
す。心を見つめることによる理解や気づきその
ものが、その見つめる対象からの解放を導くと
いう現象は、瞑想実践でもしばしば報告される
ものです。

（4）	実習をとおしてのその他の気づき

　最後に、⑴～⑶以外の体験をご紹介します。

【体験 9】

　まず印象的だったのは、最初の授業で

「自己紹介をする」と言われたときである。
その時私は「これはまずいな」と思うと同
時に、すぐに何を言おうか考えた。なぜ私
はまずいなと考えたのだろうか。緊張なの
か恥じらいなのか、正直今でもその答えは
自分でも分かっていない。しかし、自己紹
介という行為はこれまでの人生で何度もし
てきており、大きな失敗や恥ずかしい行動
などはしてきていないはずなのに、20 歳に
なった今でも負の感情を抱いてしまうのは
非常に不思議に思う。この負の感情は自己
紹介の時のみならず、グループディスカッ
ションや全体発表のときにも起こっている
気がする。ここに共通して見られるのは、
人前に立った時という状況である。他の人
たちもほとんどが自己紹介に負の感情を抱
いていたということもあり、人前に立つこ
とをほとんどの人が嫌がっているのかもし
れない。しかし、私は小学生や中学生の頃
は人前に立つことを嫌うどころか、むしろ
好んでいたという記憶がある。何をきっか
けに人前に立つことを嫌うようになってし
まったのかは分からないが、この疑問はこ
れからの研究に役立てていきたいと思う。
最終的には、一対一の自己紹介になり、そ
の時には皆が活発に自己紹介をしていたた
め、少人数の前に立つことに負の感情を抱
く人は少ないのかもしれない。

【体験 10】

　このレポートをまとめるにあたってアウ
トプットの重要性を再認識させられた。授
業を受けること自体はインプットだが、各
授業の最後に感じたことをコミュニケーショ
ンペーパーにアウトプットしてきた。さら
に、14 回目の授業ではシェアリングを通じ
て他人が感じたことに触れるとともに、自
分自身の感じたことをアウトプットした。

Why Meditate?：高等教育におけるコンテンプラティヴ教育の意義（加納）

63



このレポートでテーマにした二つはシェア
リングで自分の班で共有したものである。
自分自身への気づきというと、自己完結で
きそうなものであるが、自己への気づきは
ヨガや写真（座る姿勢を撮った写真、筆者
注）、心理テストといったものを通じて客
観視することによって得られたものであっ
た。自己について考えるとき、自分自身に
ついてアウトプットし、他人から意見をも
らうことによって気づかなかった自己に気
づくことができるということもこの授業を
通じての気づきの一つでもあった。

　これら二つの体験では、クラスメイトとの交
流をとおしての気づきについて触れられていま
す。
　体験 9 は、第 1 回の授業での自己紹介につい
てで、全員の前で自己紹介をした後、一対一で
も自己紹介をしてもらいました。そして、自己
紹介の終了後に、「今から自己紹介をしてもら
います」と言われた時と、自己紹介の最中に、
心がどのように動いたかを振り返ってもらいま
した。自己紹介にはアイスブレイクの意味もあ
りましたが、自分の心を見つめる最初の課題に
もなっていました。これは別の授業でも、自己
紹介後に心を見つめる課題をおこなっています
が、20 名から 30 名のクラスの中で、自己紹介
に積極的な学生は多くて 1 名か 2 名です。した
がって、自己紹介時に心を見つめる作業は、多
くの学生にとって、ネガティヴな感情の動きや
自我防衛機制のパターンを捉える機会になりま
す。このような実習をとおして、自分が日常生
活で何にストレスを感じ、それにどのように反
応しているのかをリアルに知ることは、学生に
とって面白みがあるようです。これをきっかけ
に、心を見つめることが自己変容につながると
いうことを感じ取ってもらえたらと思っていま
す。

　体験 10 では、共同作業の意義について書か
れています。コンテンプラティヴ教育を推進し
ているParmerは、このような共同体験をとお
しての理解について、次のように述べています。

　人格的に知るということにおいて、知る

者と知られるもの（原文ママ）の関係は、

観察する者とされる者という硬直した決ま

りには従わない。むしろそれは、人格同士

の間の響き合いのようなものだ。私が何か

を真実に、よく知るなら、私たちが知ると

ころのものは、操作したり、支配したりす

ることができる対象物のようには、もはや

感じられない。むしろ、私たちは、内的に

それと関係しているように感じるのである。

すなわち、それを知るということは、その

生の中に私たちが何らかの仕方で入ってい

るということを、また、それが私たちの生

の中に入っているということを意味する。

（Parmer, 2008, p.123）

　Parmerが記すような内的な関係性は、教室
での体験として学生からしばしば報告されます。

「安心できる雰囲気」「愛のある空間」などの言
葉で表現されたりします。この科目に限らず受
講生たちは、お互いの考えを尊重し合い受容し
合う態度の重要性を感じ取っていて、それがあ
りのままに自分を見つめる土壌になると捉えて
いるようです。そしてそれは、自己理解のため
だけでなく、教育全般において重要だと捉えて
いるようです。

おわりに

　本講演では、コンテンプラティヴ教育につい
て、私自身の大学生・大学院生との教育体験か
ら「心を見つめ、自分自身を知ることをとおし
て、人間とは何か、生きるとは何かを明らかに

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

64



することを目指す教育」としてご紹介してきま
した。
　学生は授業をとおして自己理解を深めていき
ますが、宗教的修行の文脈で行うわけではあり
ません。しかし、人生の実存的課題の克服や真
理を悟ることや霊性の実現を目的として入学し
た学生も少なからず存在します。コンテンプラ
ティヴ教育は、このような学生のニーズに応え
ることができると思われます。
　中川（2007）によると、気づきの技法は「自
分の内部や外部で現にいま起こっていることに
細かな注意を向けることである。それは、いま
この瞬間に起こっていることに、ありのままに
気づき、それをただ見つめるということ」と定
義されています。この定義における「気づき」
は、マインドフルな意識体験を指していると思
われますが、学生が表現している「気づき」は
これとは異なり、今まで認識していなかった自
己の側面を発見するという意味で使われていま
す。そして、学生は新しい自分との出会いに喜
びを感じている印象です。
　冒頭では、瞑想にはパーソナリティにアプロー
チするものとパーソナリティを超えたものにア
プローチするものに大別されるとことに触れま
した。もしもコンテンプラティヴ実践を導入し
ているコンテンプラティヴ教育が、パーソナリ
ティを超えたものにアプローチし得るとしたら、
それにはどのような条件が必要でしょうか。
　意識の研究者でありトランスパーソナル心理
学者でもあるC. Tart（2016）は、意識の深化を段
階的に捉え、①コンセンサス意識（我々が西洋的
な観点から、通常の意識とみなしている意識）、
②深い催眠（現実吟味力が低下、メンタル活動
の低下、暗示への高い反応性を特徴とする）、
③静寂瞑想（サマタ瞑想、TartがPure awareness

と呼ぶもの）、④洞察瞑想（ヴィッパーサナ瞑想）
の順に連続的に深化するものとして捉えました。
そして、①と②を体系的思考（Organizing thought）、

③と④を超越的思考（transcending thought）と
呼びました。先ほどの分類では、体系的思考は
パーソナリティに関連しており、超越的思考は
パーソナリティを超えたものに関連していると
考えられます。しかし、その深化の要因につい
て、Tartの研究では言及されていませんでした。
　そこで、私たちの研究グループでは、Tartの
段階説をもとに体系的思考と超越的思考には連
続性があるものと仮定して、Wilber（2006）の
インテグラル理論の四象限の左上（個人の内
面）と左下（集団の内面）に、それぞれ「瞑
想」と「催眠と教育」を位置付け、意識深化の
要因について検討しました（Fig. 1 参照）。この
研究は、催眠関連の学会で報告したもので、催
眠と瞑想を包括的に把捉できる意識論の構築を
目的としたものでした。そのため、催眠の施術
者と被施術者の 2 者関係をイメージしたモデル
ではありますが、催眠の 2 者関係性は教育での
2 者関係性や教室での集団の関係性にも応用で
きると考え、左下象限に「催眠と教育」を位置
付けてみました。ただし、この理論での「瞑
想」には、師匠と弟子の関係性やグループ瞑想
は含まれていません。この左下象限に注目して
ください。
　催眠や教育実践における意識の変容を想定し
た上で、集団の内面の象限における意識の深化
を検討したところ、意識の深化には、教育（提
供する側と受ける側双方）の原動力としての

「アーネスト」と、教育の方向付け「オリエン
テーション」および互いの「コミットメント」
がその必要条件ではないかと考えるようになり
ました（加納ら , 2017）。アーネストとは、真
剣さ、本気さ、熱誠を意味する概念で、その人
の動機づけと深く関わっています。教育では教
師の熱意や、学生の学びの欲求などがそれにあ
たります。このアーネストの有り様により、意
識深化の到達点は変化すると私たちは捉えてい
ます。また、教育ではその目的の共通認識も重

Why Meditate?：高等教育におけるコンテンプラティヴ教育の意義（加納）

65



要であると考え、教える側と学ぶ側が同じ方向
性（目的）を持って取り組んでいくことが必要
であるといえます。また、アーネストが取り組
みの始まりと関連しているのに対し、コミット
メントは教育実践中における教える側と学ぶ側
相互の真摯な関わり合いと関連しています。そ
して、これら 3 つに十分な条件が揃った時に、
教育実践においても、意識は体系的思考から超
越的思考へと移行するのではないかというのが
私たちの仮説でした。つまり、「教える者と教
えられる者双方の努力」と「相互の方向性（目
的）の一致」と「真剣で真摯な深い関わり」が、
このような教育場面での超越への条件ではない
かと思われます。
　この講演でご紹介した体験は、ほとんどが
パーソナリティにアプローチするものだったと
思います。しかし、条件が揃えば、教育をとお
してパーソナリティを超えたものにアプローチ
することも可能であると考えられます。実際に、
一対一でおこなう卒業論文指導や、より人間関

係が親密なゼミナールの授業では、トランス
パーソナルな体験が報告されています（加納・
福原・川﨑 , 2020）。

　それでは最後に、コンテンプラティヴ教育の
意義についてまとめたいと思います。
　コンテンプラティヴ教育の意義について、Zajonc

（2014）は、コンテンプラティヴ実践は知的探
究にとって本質的な構成要素になるとし、その
意義に①問題に対して、持続的に取り組むこと
を可能にすること（焦点化した注意）、②矛盾
にみちた混沌とした状況の中から洞察を得るこ
と（オープン・モニタリング）、③道徳的・利他
的な行動を導く助けとなること（慈悲の瞑想）
を挙げています。また、Palmer（1983）は、今
日の教育の多くを支配する「客観主義」の認識
論が人の見方とあり様を歪めているとして、コ
ンテンプラティヴ教育をその突破口として価値
づけています。このほかに、この教育の意義は、
学生の自己認識の向上に繋がることにあると指

Figure.1 　意識深化の要因（加納・早川・川﨑, 2017）

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

66



摘する研究者もいます（Simmer-Brown & Grace, 

2011）。
　私自身は、コンテンプラティヴ教育の意義を、
とりわけこの教育を高等教育に導入する意義に
ついて、この講演の冒頭でお伝えしたコンテン
プラティヴ教育の 3 つの特徴と関連づけて捉え
ています。1 つ目の特徴は人間の外面的な行動
だけでなくその行動を生み出している内面（心、
意識）にダイレクトにアプローチすること、2 つ
目の特徴はその時の内面の「気づき」と「体験」
が重視されていること、そして 3 つ目の特徴は
実践者（学生と教師）のマインドフルな態度お
よび意識体験の共有が重視されることでした。
　 3 つ目の特徴にあるの「意識体験の共有」と
は、カウンセリングにおける「共感」とは区別
されるもので、二者間もしくは三者以上で同時
に一つの意識を共有することを意味しています。
この 3 つ目の特徴は、共同研究者であった大学
院生が導き出したものなのですが、彼女らの実
践者としての体験では、マインドフルな意識状
態で、あるテーマについて真剣に対話をしてい
ると、ある瞬間、教師と生徒あるいは生徒同士
の間で、同時に同じ一つの答えが見出されるこ
とがあるといいます。そして、その意識状態で
は二元論的葛藤はなくなっていますので、その
答えは確信のあるものとして認識されています。
これは、瞑想の師と弟子との関係性で生じる意
識体験と類似するものと思われます。
　これは、私たち人間一人ひとりが独自の個性
を持ちながらも、心のある領域では一つである
ことを直接的に把捉する体験であるといえます。
そして、そのような対話から見出された課題に
対する答えは、議論や分析や解釈などから導か
れた相対的な答えではなく、普遍的な真実（真
理）であると実感されるようです。
　また、「アーネスト」「オリエンテーション」

「コミットメント」を、このような体験が導き
出される条件として挙げたわけですが、このよ

うなトランスパーソナルな体験は、コンテンプ
ラティヴ教育に限定されるものではなく、それ
以外の教育実践、心理療法、一般の人間関係な
どでも生じ得ると思われます。しかしながら、
その一方で、授業で身につける集中力やマイン
ドフルな意識状態が、このような体験の土台に
あるともいえます。つまり、コンテンプラティ
ヴ教育がその土台の形成に役立っていると考え
られます。
　葛藤を抱える時、多くの人は、その解決方法
を知識や他者に求めます。一方、コンテンプラ
ティヴ実践では、ダイレクトに自分の心に答え
を求めます。より詳しく言えば、①アーネスト、
②オリエンテーション、③コミットメントと
いった条件により、それまでのパーソナルな意
識が消えた、よりユニバーサルな意識に答えを
求めかけるのです。
　私は、このような心の使い方を身につけるこ
とと、共同思考をとおして自他一体感を体験的
に学ぶことに、コンテンプラティヴ教育独自の
意義があると考えています。そして、実存的な
課題の取り組みをとおして自我と向き合う機会
の多い大学生に、コンテンプラティヴ実践を教
えることは彼らの発達にとって意味があると考
えています。
　ご清聴ありがとうございました。

参考・引用文献
福原 浩之（2002）「瞑想のピットフォールに関する教育人

間学的考察1 ～技法の習熟が学習の進展ではない～」
トランスパーソナル心理学/精神医学会第 4 回学術
大会抄録集（立命館大学）

福原 浩之（2008b）「「根源的意識論」と新しい教育人間
学」『教育人間学研究』1, 9-14.

福原 浩之（2016）「内なる促し・体験・把捉・自証　体
験的教育人間学の方法を求めて」, 鳶野克己編『人
間を生きるということ「体験」の教育人間学に向け
て』（pp.14-26）文理閣

Gunaratana, B. H.(2011).  Mindfulness  in  Plain  English, 
Wisdom Publication.（グラナタラ, B. H.『マインドフ
ルネス―気づきの瞑想』出村佳子訳 サンガ 2012）

Why Meditate?：高等教育におけるコンテンプラティヴ教育の意義（加納）

67



（pp.93-120）ビイング・ネット・プレス
大谷 彰（2014）『マインドフルネス入門講義』金剛出版
Parmer, P. J. (1983, 1993).  To  Know  as  We  are  Known: 

Education in Spiritual Journey ,  Harper Collins 
Publishers.（パーマー『教育のスピリチュアリティ』
小見 のぞみ・原 真和訳, 日本キリスト教団出版局, 
2008）

Roeser, R. W. & Peck, S. C.(2009).  An Education in Awareness:  
Self, Motivation, and Self-Regulated Learning in 
Contemplative Perspective, Educational Psychology 44 
(2), p.119-136.

佐保田 鶴治（1983）『ヨーガ入門』池田書店
櫻井 佳樹（2017）「教育人間学」, 教育思想史学会編『教

育思想辞典（増補改訂版）』（pp.173-176）勁草書房
斎藤 稔正・林 信弘（2003）『教育人間学の挑戦』高菅出

版
Simmer-Brown, J., & Grace, F. eds. (2011). Meditation and 

the Classroom, SUNY Press.
Tart, C.(2016). Meditation: some kind of (self-)hypnosis? A 

deeper look, in A. Raz & M. Lifshitz (Eds.) Hypnosis and 
meditation: Towards an integrative science of conscious 
planes, Oxford University Press.

Wilber, K.(2006). Integral Spirituality: A Startling New Role 
for Religion in the Modern and Postmodern World, 
Shambhala, Boston. （ウィルバー『インテグラル・ス
ピリチュアリティ』松永太郎訳, 春秋社, 2008）

Zajonc, A.(2014). Contemplative Pedagogy in Higher Education:  
Toward a More Reflective Academy, in Gunnlaugson et al. eds.,  
Contemplative Learning and Inquiry across Disciplines, 
SUNY Press.

Keywords : Higher education, Contemplative education, 
Contemplative practices, Awareness

Hart, T.(2004). Opening the Contemplative Mind in the 
Classroom. Journal of Transformative Education, DOI: 10. 
1177/1541344603259311.

本庄 剛（2002）「瞑想のピットフォールに関する教育人
間学的考察 3 ～社会的安定が学習の進展ではない
～」トランスパーソナル心理学/精神医学会第 4 回
学術大会抄録集（立命館大学）

加納 友子（2002）「瞑想のピットフォールに関する教育
人間学的考察 2 ～人間関係の癒しが学習の進展で
はない～」トランスパーソナル心理学/精神医学会
第 4 回学術大会 録集（立命館大学）

加納 友子・福原 浩之・川﨑 裕太（2020）「立命館大学
教育人間学専攻のカリキュラムにおけるコンテンプ
ラティヴ教育の導入とその方法について」『統合人
間学研究』2, 130-143.

加納 友子・早川 滋人・川﨑 裕太（2017）「瞑想と催眠
に関する研究⑴」日本催眠医学心理学会第 63 回大
会抄録集（鹿児島大学）

加納 友子・久野 成実・藤田 美紗都（2020）「高等教育
におけるコンテンプラティヴ教育導入の意義に関す
る考察」『関西教育学会年報』44, 31-35.

Krishnamurti, J.(1953).  Education and the significance of 
Life, Harper（クリシュナムルティ『道徳教育を超え
て―教育と人生の意味―』菊川忠夫・杉山秋雄訳　
霞ヶ関書房 1977）

教育思想史学会（2000）『教育思想辞典（増補改訂版）』勁
草書房

Mind & Life Institute (2018). 2018 Mind & Life Institute 
International Research Institute Japan Program.

本山 博（1995）『現代社会と瞑想ヨーガ』宗教心理出版
中川 吉晴（2007）『気づきのホリスティック・アプロー

チ』駿河台出版社
中川 吉晴（2015）「ホリスティック教育とスピリチュア

リティ」, 鎌田東二編『スピリチュアリティと教育』

日本トランスパーソナル心理学 / 精神医学会誌「トランスパーソナル心理学 / 精神医学」Vol.23, No.1, 2024 年

68


